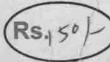




Haidery Kutub Khana



**حاد لرکا** کتب خانه

14/15, Mirza Ali Street, Imam Bada Road, Mumbai - 400 009: Off.: 5657 2934 \* Resi.: 2371 1929 \* Fax: 2372 9541 ATTN: HAIDERY

# فهرست

اسلامی مناظرے کی اہمیت اور اسلامی مقاصد کی پیشرفت میں اسگا کر دار \_\_\_\_\_ وقبر اسلام کے مناظروں کے چند تمونے ----المام على كا معاديد سے مكاتب ----امام علیٰ کا معادیہ کو جواب -----الم عاد اورايك شاى مرد-المام جعفر صادق کے وست مبارک پر طحد کا قبول اسلام ائن ابق العوجاء اور امام صادق \_\_\_\_\_\_ ابن ابل انعوجاء کی ناگهانی موت \_\_\_\_\_ عبدالله ویصانی کا بشام کے سامنے مسلمان ہونا .... ووتی پرستوں کا امام صادق سے مکالمہ الم صادق كالك "خدائما" فخص عدمالم سيام كياآب اس جواب كو تجاز ع لائع بن ----شاكروان المام صادق كا ايك شاى وانشمند عد مكالمه ہشام بن علم کا مروشای سے مکالمہ الم كاظم ك وت مبارك ير جاهين كا قبول اسلام الم كاظم كي ياس الديوسف كاعلاج ----المام كاطم كا بارون سے مكالمه ----

# جمله حقوق طبع محق عاشر محفوظ بين

تاب ----- ادادل چرپ مکالے تابدی تابیدی اشتمار دی ترجمہ -ابیج - عابدی طبع اول ------ ایم -ابیج - عابدی طبع اول ------

| 141   | علامه این کا تیلی حش جواب                                    |
|-------|--------------------------------------------------------------|
| 127   | کیا مٹی اور پھر پر مجدہ شرک ہے ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                  |
| 144 3 | شيعه عالم كار بنما تنظيم امر بالمعروف وثني عن المعتر ، مباحد |
| 1A+   | 8 :                                                          |
| tAt   | فاطمه زبراکی مظلومیت کول ؟                                   |
| IAP   | تربت لهام حسين پر مجده كرنا                                  |
| 19*   | أكر يتيم اسلام كي بعد كوئي يتيم موتا توكون وتا؟              |
| 191   | ملات                                                         |
| 197   | شیعہ عالم کامیحی عالم ے مباحثہ                               |
| 190   | فیخ مفید کا قاضی عبدالبارے مكاله                             |
|       | ا شخ مفید کا عمر ان خطاب سے مکالہ                            |
| r+r   | آید فار کے سلط میں مامون کا ایک سی عالم سے مکالہ۔            |
| Y+Y   | تیبی مولف و این افی الحدید کے درمیان مکالم                   |
| F+9   | اجتناه در مقابل نص                                           |
| rir   | آقاع صدرے توسل کے بارے میں مکالمہ ۔۔۔۔۔۔                     |
| r10   | اذان ش ولايت على كي كوابي دينا                               |
| riy   | آیت الله خونی مالمه                                          |
| r19   | أماز ظهر وعصر اور مغرب وعشاء كاايك ساته يرصنا                |
| rrr   | الم جاءت المعد ے مباحثة                                      |
| rrr   | قاضی کدینہ سے آیت تطبیر کی عث                                |
| rr4   | آل گڏ ۾ درود و علام گيخ پر مباحثة                            |
| rr.   | سایت فلای پر یک مکالر                                        |
| rra   |                                                              |
| rr+   |                                                              |
| rrr   | ش نیمانی کے والدے عی علماء کے مباعث                          |

| 1    | المام رضاً كالعقر ب مكالم                                  |
|------|------------------------------------------------------------|
| 1    | المام رضاً كاالك عرفداے مكالمة                             |
| II A |                                                            |
| 17+  | مامون کا بنتی عباس سے شان امام جواذ میں مکالمہ             |
| 172  |                                                            |
| (r   | ایک شیعہ خاتون ہ سبط بنسی جوزی سے مکالمہ                   |
| J#\$ | ايك وصيلا تلين اشاه ول كاجواب                              |
| Ir*  | ہارون کے وزیر کو بملول کا جواب                             |
| 111  | ایک شید کا "جرک قائل" کے استادے مکالم                      |
| Irr  | فضال كا او حنيف ے مكالم                                    |
| 1F1  | ایک ولیر خاتون توج کے دربار میں                            |
| 1    | الوالبذيل سے مكار                                          |
| 16.4 | مامون كاعلاء سے مكالم                                      |
| 164  | الدولف کا اے منے کو پیغیر کے قول پر اشکال کا جواب          |
| 10+  | الوهريره كواليك غيور جوان كاجواب                           |
| 101  | توجوان كا تمتول كا جواب                                    |
| 10r  | ایک شیعہ کے محکم ولائل ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ |
| 101  | ایک مجتد کا سعودی پولیس سے مباحث                           |
| 109  | علی بن میم کا ایک میمی ے مکالہ                             |
| 141  | على بن ميم كا مكر خدا ب مكالمه                             |
| 111  | على بن ميم كا او ابديل ے مكالم                             |
| 14/  | مجرين عبد العزيز كامت ير حفزت على كي مرتري كا اعلان كرنا   |
| 144  | فَتْحُ يُمَانَى كَا أَيْكَ ثَالِفَ مِ مِاحِدُ              |
|      | علام علی کا سیدموسلی ہے مباحث                              |
| 179  | شیعه عالم کا سربراه امر بالمعروف و ننی عن المعترے مباحثه   |

#### ينسير اللوالزخمن الرجسير

# اسلام میں مناظرے کی اہمیت اور اسلامی مقاصد کی پیشر فت میں اسکا کر دار

حقائق کو سیجے اور واقعات کو جائے کے لئے مناظرہ و مباحثہ کرنا خصوصاً
دور حاضر میں جب کہ دائن علم وسیع جو چکا ہے کی ممذب مقصد تک پہنچے کا قوی
ترین راستہ ہے۔ اگر بالفرض تعصب اور جٹ دھری کے سبب اے قبول نہ بھی کیا
جائے تو کم از کم اتمام ججت کے لئے تو کافی ہے کیونکہ یہ بات تو واضح ہے کہ تلوار
کے زور پر زیرد سی این عقیدے کو دو سروان پر مسلط نہیں کیا جاسکتا اور اگر مسلط
کر بھی دیا جائے تو وہ ہے جیاد اور عارضی ثابت ہوتا ہے۔

خدانے بھی قرآن مجید میں اس موضوع کو کافی اہمیت دی ہے اور اے اصول قرار دے کر چار مواقع پر اپنے پیٹیبر کے ارشاد فرمایا ہے: قل ھاتو ہر ھانکم ان کنتم صادفین. (سورۃ بقرہ آیت ااا)

| roo   | آيت رضوان وطعن اصحاب                                       |
|-------|------------------------------------------------------------|
| r04   | مرة مشرور ماحد                                             |
| ryr   |                                                            |
| PYP   | ہر طرف سے لفظ "شرك" كاشور سائی دینا                        |
| FYY   | ا في ك سط يراك مكالم                                       |
| r 4 9 | ايمان حضرت عبدالمطلب وحضرت الوطالب                         |
| rxr   | ايمان اوطاب يرايك مكالمه والمستحد                          |
| TA1   | کیا حفزت علیٰ گرال قیت انگوشمی پہنتے تھے ؟                 |
| rA9   | کول عام علی قرآن میں قلیل ہے؟                              |
| T41   | ندب کشی کی ویروی سیج ب                                     |
| rer   | قور کو ویران کرنے کے علیے میں مباحث                        |
| r4A   | المام على مولود كعبه بين                                   |
| r*I   | صدیث "اصحابی کالنجوم" کے بارے میں مکالہ                    |
| r.o   | على شهيد راه عدالت                                         |
| r+4   | قرات ائد كيارے من مكالد                                    |
| rir   | مقام علی اور مئله وی پر مباحثه                             |
| r14   | رویت خدا کے منظے پر ایک مکالہ                              |
| rri   | مئلہ مر پر حث                                              |
| rr1   | كيا معاديد ير لعن كرنا جائز ٢٠٠٠                           |
| rr9   | المام حسين پر گريه و بکا                                   |
| rrA   | فأتحيت يغير الام ير مباحثة                                 |
| rer   | قاتلان المحسين كيارے من مكالي                              |
| FF2   | آیت بلاکت پر ایک مکالہ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ |
| rai   | الراك من شيعيت كا فروغ                                     |
| ro1   | بعض آیات قرآنی میں ظاہری اختلاف                            |
| ry    | الم زمان (عُ) کے ۱۳ سے پی                                  |

ہے کہ مناظرہ کرنے والے مناظرے کے طور طریقے سے خوب آگائی رکھتے ہوں تاکہ جمال حث و مناظرے کی ضرورت محسوس کی جائے وہاں حث و مناظرہ کیا جائے۔ جیسا کہ پیٹیر اکرم نے مختلف حالات میں تین مختلف طریقوں کا استعال کیا اور اس طریقے سے مختلف افراد کو اسلام کی دعوت دی۔

امام جعفر صادق عليه السلام في چار بزار شاكردول كى تربيت كى اور ال كو مخلف علوم كا مابر بنايا جن مين مناظره اور ويكر علوم شامل تص- چنانچه جب كوكى مخالف علمی نداکرہ کرنے اور حث کرنے آتا اور امام کے پاس وقت نہ ہوتا تو آپ ان شاگردول میں ہی ہے کئی کو حکم دیے کہ وہ اس آنے والے سے حث و مناظرہ کرے۔ انن ابل العوجاء ویصانی اور ابن مقع جیسے دنیا پرست اور مکر خدانے باربا امام صادق اور ان کے شاگردول سے مناظرہ کیا۔ امام ان کی باتوں کو سنتے اور اس كا حرف به حرف جواب دية تح يمال تك كد الن الى العوجاء كما ب كد المام صادق پلے ہم ے کتے تھے کہ تم لوگوں کے پاس جو بھی ولیل ہو لے آؤاور جب ہم اپنی تمام دلیلوں کو آزادانہ طور پر بیان کردیے تو امام ان دلیلوں کو خاموشی سے سنتے ہم یہ گمان کرتے کہ شاید ہم نے امام کو مغلوب کرویا ہے لیکن جب امام کی باری آتی تو آپ بوی محبت اور زم لیج کے ساتھ اس طرح عارے ایک ایک سوال كا جواب دية كه مارے لئے مزيد كى فتم كے بهانے كى مخواكش باقى سيس رہتی تھی۔

"اے بی آ آپ خالفین ہے کہ دیں کہ اگر تم لوگ کی گئے ہو تودلیل لے آئے۔"

لہذا اسلام جب دوسرول کو ولیل ویر بان اور منطق کی وعوت ویتا ہے تو ضروری ہے کہ خود بھی دلیل اور استدلال کے ذریعے اپنی بات کو ثابت کرے۔ مزید پیٹیبر اکرم کو مخاطب کرتے ہوئے ارشاد ہوا:

ادع الى سبيل ربك بالحكمة والموعظة الحسنة وجادلهم بالتي هي احسن. (مورة تحل آيت ١٢٥)

"اے رسول اُ آپ ان لوگوں کو اپنے پروردگار کی طرف حکمت اور اچھی تصیحت کے ذریعے بلا گیں اور ان سے محت و مناظرہ بھی کریں اس طریقے ہے جو (لوگوں کے نزدیک) سب سے اچھا طریقہ ہے۔"

اس آیت بین عکمت سے مراد وہ محکم ترین راستہ ہے جو علم و عقل پر بنی ہو اور "موعظ حند" سے مراد وہ معنوی تقیمتیں ہیں جو سنے والوں کے بنی ہو اور "موعظ حند" سے مراد وہ معنوی تقیمتیں ہیں جو سنے والوں کو احساسات کو حق کی طرف ماکل کرتی ہیں۔ البتہ بعض لوگ سخت اور بہت وحرم ہوتے ہیں جو ہر چیز سے انکار کرتے ہیں اور اپنے باطل افکار و خیالات کو ہر طرح سے متوانے کی کو شش کرتے ہیں۔ لبذا ایسے لوگوں کو وعظ و تقیمت کرتے کی سے متوانے کی کو شش کرتے ہیں۔ لبذا ایسے لوگوں کو وعظ و تقیمت کرتے کے لئے ضروری ہے کہ ان سے مقابلہ کیا جائے لیکن سے مقابلہ حسن اخلاق اور شائشت طریقے سے ہو جس میں تج اور حسن اخلاق پیا جائے۔ لبذا فن مناظرہ میں ضروری

دوسری جگہ قرآن حضرت اراہیم کے ایک اور مناظرے کی طرف اشارہ كرتے ہوئے تمرود اور حضرت ايرائيم كے در ميان كفتكو كا تذكرہ كرتا ہے۔ جس یں نمرود نے حضرت ایراتیم سے سوال کیا کہ آپ کا خدا کون ہے؟ حضرت اراتیم نے جواب دیا کہ میں اس خدا کو مجدہ کرتا ہول جس کے ہاتھ میں موت وحیات بے تمرود جو حیلہ و بہانے سے سادہ اوح افراد کو این ارد گرد جمع کئے ہوئے تفاجب اس نے دیکھاکہ لوگوں پر حضرت ابراتیم کی بات کا اثر ہو رہا ہے تو چلایا کہ اے نادان لوگو! قدرت تو مجھے بھی حاصل ہے بین زندہ کر تا اور موت دیتا ہول کیا تم لوگ میں دیکھتے کہ سزائے موت کے مجرم کو آزاد کردیتا ہوں اور جس کو سزا نمیں ہوتی اگر جاہوں تو اس کو قتل کردیتا ہوں اور چر ای لیے تمرود نے ایک مجرم كوجو سزائ موت كا حكم من چكا تفا عكم ديكر آواد كرديا اور وه مجرم جس كيل سرائے موت مقرر نہیں بھی اے سرائے موت دیدی۔ حفرت ادرائیم نے تمرود ك ان غلط باتوں كے مدمقابل ائے استدلال كوجارى ركھے ہوئے كماك صرف موت اور حیات ہی خدا کی قدرت میں شیل ب باعد تمام کا تنات کی تمام مخلوق اعلی تائع ہے ای مناہ پر میرا پروردگار سورج کو مشرق سے تکالا ہے اور مغرب میں غروب كرتا ہے۔ اگر تم في كہتے ہوك لوگول كے خدا ہو تو ذرا سورج كو مغرب ے نکال دو اور مشرق میں غروب کر کے دکھاؤ قر آن کہتا ہے:

فبهت الذي كفروالله يهدى القوم الظالمين. (سورة يقره أيت ٢٥)

قرآن حکیم میں حضرت اہراہیم کے مناظروں کا ذکر کیا گیا ہے قرآن حضرت اہراہیم کے بعض مناظرات کا ذکرہ کر کے بتلانا چاہتا ہے کہ حضرت اہراہیم کے بیون کار اپنے اجتماعی، بیای اور اعتقادی ممائل میں غافل نمیں سے بعد مختلف محاذوں میں بالجملہ تہذیب کے محاذ میں دلاکل اور اپنی منطق کفتگو سے دین خداکا دفاع کیا کرتے تھے۔ مثلاً حضرت ابراہیم کی مت شکی کے واقعات کے بارے میں قرآن میں ملتا ہے کہ انہوں نے تمام یوں کو توڑ دیا تھالیکن برے مت کوباتی رکھا، جب نمرود کے دربار میں ان سے پوچھا گیا کہ تم نے ہوں کو یون ورا؟ تو آپ جواب میں قرماتے ہیں :

بل فعله كبيرهم فاستلو ان كانو ينطقون (سورة انبياء آيت ١٢)

"يه كام برك مت كاب اگرده مت بول كته بيل توان سے بوچه لو۔"
حضرت اير البيم في اس جواب ميں در حقيقت مت پر ستوں كے اختقاد كے مسئلے كو موضوع قرار ديتے ہوئے اس استدلال كو ان كے سامنے پيش كيا ہے گويا ان كو منہ تورجواب ديديا ہے۔ مت پرست كئے لگے كہ تم خود جانے ہو كہ يہ مت بول نميں كتے۔ حضرت اير انبيم في اس موقع كو غنيمت بجھتے ہوئے كما توكيوں ان بول نميں كتے۔ حضرت اير انبيم في اس موقع كو غنيمت بجھتے ہوئے كما توكيوں ان بول نميں كي پرستش كرتے ہو جو كى قتم كاكوئى نفع و نقصان شيں ركھتے اور نہ كى كام بول ان كو كوئى قدرت حاصل ہے۔ افسوس ہے تم لوگوں پر اور تہمارے معبودوں بركيا تم لوگ اتنى كى بات كو بھى نميں سجھتے۔

حق كا د فاع كيا جا كے۔

حضرت امام صادق مخالفین سے مناظرے کی ضرورت کے بارے میں ارشاد فرماتے ہیں :

خاصموهم وبيتو لهم الهدى الذي انتم عليه وبينو لهم ضلالتهمو وياهلو هم في على عليه السلام. (كار جلد ١٠ صفي ٣٥٢)

"ایخ مخالفول سے عث اور مقابلہ کروجی رائے کے تم راہی ہو اس براہی ہو اس براہت کے راہی ہو اس براہت کے رائے کو اوگول کے لئے بیان کرواور جن راستوں سے گراہ ہوئے ہو اشیں ان اوگول کے لئے واضح کرواور حضرت علی علیہ السلام کی حقائیت کے سلسلے میں ان سے مبابلہ کرو یعنی باطل کے طرفداروں سے نفرت اور خدا سے ان کے مصیبت وبلا میں جتاء ہونے کی درخواست کرو۔"

ای بناء پر پیفیر اسلام اور بھارے امامون علیم السلام اور غدہب تشیع کے علاء نے مناسب مواقع پر حد، مقابد اور قائع کرنے والے شواہد و دلائل کے ذریعے مناظرات کے اور اس کے ذریعے بہت سے لوگوں کو ہدایت کے راستوں کی طرف رہنمائی کی اور گر ایموں سے تجات دلائی۔

المام باقرة ارشاد فرمات مين:

علماء شيعتنا مرابطون في الثغر الذي يلى ابليس وعفاريته يمنعونهم عن الخروج على ضعفاء شيعتنا وعن ان يتسلط عليهم ابليس وشيعته "حطرت ایرامیم کی اس بات پر وه کافر بکا بکا ہو کر ره گیا اور خدا ہر گر ظالموں کی ہدایت نمیں کرتا۔"

یہ تھیں حضرت اہراہیم کے مناظروں کی دومثالیں جنہیں حضرت اہراہیم فی مناظروں کی دومثالیں جنہیں حضرت اہراہیم کے مخت کو تمام کیا۔ قرآن میں مخالفوں سے حضرت اہراہیم کے جن مناظروں کا تذکرہ ہوا ہے وہ سب اس بات کی نشاندی کرتے ہیں کہ مناظرے میں صحیح طریقے کو اپنایا جانا چاہئے اور تہذیبی آثار میں ہونے والی سازشوں کے مقابلے میں (مناسب) ولائل اور صحیح مناظروں سے مسلم ہونا چاہئے تاکہ وقت پڑتے پر حق کا دفاع کیا جاسکے، ارشاد ہوتا ہے:

یاایھا الذین آمنو خذو حذر کھ. (سورہ نیاء آیت اے)

"اے ایمان والوالی خفاظت کے ذرائع کوالیجی طرح ہے لے لو۔"

یہ آیت اس بات کو بیان کرتی ہے کہ مسلمانوں کے لئے ضروری ہے کہ مسلمانوں کے لئے ضروری ہے کہ مسلمانوں کے لئے ضروری ہے کہ مسلمانوں سے مقابلے کے لئے متام حالات میں اپنے آپ کو دشمنوں اور ساذش کرنے والوں سے مقابلے کے لئے تیار رکھیں ان موارد میں سے علمی وادبی آثار بھی ہیں کیونکہ ان کے استعال کے مواقع دوسری تمام چیزوں سے نیادہ گرے ہیں اور یہ بات بھی واضح ہے کہ قکر و تہذیب ای وقت پایہ علی مینی تک پینچی ہیں جب مناظرہ، حد اور علمی شخین اور دلاکل وغیرہ کے طریقوں سے بہتر طور پر آشنائی حاصل کی جائے اور اس بات کی ضرورت ہے کہ ان تمام چیزوں سے آشنائی اور بہرہ مند ہو کر مناسب او قات میں ضرورت ہے کہ ان تمام چیزوں سے آشنائی اور بہرہ مند ہو کر مناسب او قات میں

والا محض جب اسلام کے بارے میں تحقیق کرتا ہے تو اے شیعد فدہب کی حقائیت پر مبنی ایے بہت ہے موارد کا سامنا ہوتا ہے جس کی مناء پر اے یہ محسوس ہوتا ہے کہ یہ والا کل بہت مضبوط ہیں اور شریعت اسلامی کے مقاصد اور محاشرے اور نسلوں کی تربیت کے لئے بہت سازگار ہیں اس طرح یہ چیزیں انسان کو شیعہ فدیب اور اس کی ہدایات کی طرف ماکل کرویتی ہیں۔"

پھر چند معاشرتی اور خاندانی مسائل کو تمونہ کے طور پر یہ کتے ہوئے ذکر کیا کہ:

"جب بھی ان امور میں سے مجھ سے کوئی سوال کرتا ہے تو میں شیعوں کے فناوی کی بدیادوں پر ان مسائل کا جواب دیتا ہوں۔" (اخبار الیقط بغداد شارہ 97۔ کا شعبان)

قاہرہ کی یونیورٹی الازہر کے ایک ایے مقبول اور یوے استاد کا اعتراف
بہت پرامید اور توجہ کو جلب کرئے والا ہے کیونکہ وہ شیعہ ندہب کو دلیل ویر ہال
کی بدیاد پر استوار اور اسلام کے پاک و صاف مقاصد کے موافق مجھتے ہیں۔ آگ
پل کر ندہب شیعہ کے صحیح ہونے کے بارے بیں ال کے تاریخی فقرے اور
قاہرہ کے ہزرگ علاؤں کے وربیع ال کی تائید کے بارے بیں مناظرہ نمبر ۸۵
بیں تذکرہ کیا جائے گا۔

ذیر نظر کتاب میں ان مناظرات کا نمونہ کے طور پر ذکر کیا گیا ہے جو

النواصب الافمن انتصب كان افضل ممن جاهد الروم والترك والحزر الف الف مرة لانه يدفع عن ابدانهم. (احتماح طبرى طدا، ص١٠٥)

" ہمارے پیروکار علاء ان سر حدی فوجوں کی مائند ہیں جو البیس اور اس کی فوج کے سامنے صف بھتہ کھڑے ہیں اور ہمارے شیعوں کو جب البیس اور اس کی فوج کے سامنے صف بھتہ کھڑے ہیں اور ہمارے شیعوں کو جب البیس اور اس کی فوج کے حملہ کے موقع پر اپنا چاؤ کرنے کی طاقت نہیں رکھتے ہیں ان سے چاتے ہیں اور البیس کے تسلط اور اس کے ناصبی پیروکاروں ہے ان کی حفاظت کرتے ہیں۔ آگاہ رجو اے شیعہ صاحبان علم جو دین اور ند جب و ملت کے وفاع میں اپنا جی وقت صرف کرتے ہیں ان کی اہمیت ان چاہوں ہے گئی درجہ بالاتر ہے جو این ملک و وطن اور اسلام کے وفاع میں کفار اور وشمنان اسلام سے جنگ کرتے ہیں اور شمید ہوتے ہیں اور ہمارے دوستوں کے دین کے دفاع کرنے والے ہیں ہیں اور شمید ہوتے ہیں اور ہمارے دوستوں کے دین کے دفاع کرنے والے ہیں۔ "

شخ محود شلتوت مصرى سے گفتگو

الازہر یو نیورٹی مصرے بلند پاید استاد اور مفتی فیخ محود طلوت جو اہلست کے سربر آوروہ علماء بیل سے فیے اینے ایک انٹرویو کے دوران کہتے ہیں کد :

"مربر آوروہ علماء بیل سے فیے اپنے ایک انٹرویو کے دوران کہتے ہیں کد :
"مربر آوروہ علماء بیلووک کو مد نظر رکھتے ہوئے انصاف کی بنیادوں پر کوشش کرنے

# پنیبر اسلام کے مناظروں کے چند نمونے

(1)

یغیر اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا اسلام مخالف پانچ مخلف نداہب کے گروہوں سے مناظرہ جن میں سے ہر گروہ پانچ افراد پر مشتل تھا۔ مجموعی طور پر ۱۳۵ افراد سے جنوں نے آئیں میں بیہ طے کیا کہ تیفیر اسلام کی خدمت میں پنچ کر مناظرہ کیا جائے۔ بیہ پانچول گروہ مدینہ طیبہ میں تیفیر اکرم کے پاس آئے اور آپ کے اطراف میں بیٹھ گئے۔ تیفیر اکرم نے بوی خوش اخلاق سے انہیں حدث شروع کرنے کی اجازت دی۔

یمود بول کے گروہ نے کہا: کہ ہارا عقیدہ ہے کہ حفرت عزیرال خدا کے بیخ بین لبذا ہم اس موضوع پر آپ سے مناظرہ کرنے آئے بین اگر اس موضوع پر حق ہارے ہم عقیدہ ہوگئے تو ہم آپ پر موضوع پر حق ہارے ساتھ ہوا اور آپ ہمارے ہم عقیدہ ہوگئے تو ہم آپ پر سبقت لے جانے والول بیں سے ہول کے اور اگر آپ نے ہمارے ساتھ موافقت استان حقرت موتا کے بعد آنے والے بنی امرائیل کے وقیروں بیں ہے ہیں۔

پیٹوایان اسلام پیغیر اگرم و ائمہ اطمار علیم السلام اور علاء کرام نے ماضی اور حال میں منکر اور نادان افراد سے مناسب رویے کو اپنانے کے طریقوں کی عکای کرتے میں منکر اور نادان افراد سے مناسب رویے کو اپنانے کے طریقوں کی عکای کرتے میں اور جمیں سکھاتے ہیں کہ کس طرح سے دین حق کا دفاع کیا جائے۔ دلائل و استدلال کا فن اور سیح مناظرہ، افراد کو متوجہ کرنے یا آئیش قافع کرنے ہیں بہت مؤثر ہے اور ان طریقوں کو سیکھنا بہت ضروری ہے جمیں چاہے کہ مختلف مواقعوں پر گراہ اور نادان لوگوں کی ہدایت کے لئے کمر بہت رہیں۔

ال كتاب كودو حصول مين تشيم كيا كياب-

حصد اول میں حضرت خاتم النبیمیں، ائد طاہرین اور ان کے شاگر دوں کے مناظرے ہیں جو انسوں نے مختلف امور کے مناظرے ہیں جو انسوں نے مختلف امور کے ماحد میں کئے۔

حصد دوم میں معروف اور محقق علاء اسلام کے مختلف گروہوں کے ساتھ مناظرے ہیں مجموعاً یہ کتاب اوا مناظروں پر مشتل ہے۔ امید ہے کہ اس مجموعہ کے فرایعے مناظرہ کا طریقتہ اور اسلامی مقاصد کی پیچان کی جانب پیش رفت میں مدد طے گی اور ہم علمی وادی میں ہونے والی سازشوں سے محفوظ رہ سکیں گے۔

محمر محمدی اشتهار دی قم مقدسه (ایران) مکمل جواب دیا کہ تم سب نے اپنے اپنے عقائد کا اظہار کیا اب میری باری ہے کہ پہلے میں اپنے ندہب کا اظہار کروں۔ لہذا سنوا میں خدائے بکا وحدہ لا شریک پر اعتقاد رکھتا ہوں اور اس کے علاوہ ہر خداکا انکار کرتا ہوں، خدائے واحد نے مجھے اس کا نکات والوں کے لئے اپنا پیغیر بنا کر بھیجا ہے، میں رحمت خدائی خوشخری دینے والا اور اس کے عذاب سے ڈرانے والا ہوں، میں دنیا والوں پر خدائی طرف دینے والا اور اس کے عذاب سے ڈرانے والا ہوں، میں دنیا والوں پر خدائی طرف سے جاتے والا ہوں میں دنیا والوں کے خدائی طرف سے جوت ہوں اور خدا ہی جھے کو میرے مخالفین اور دشنوں کی اڈیٹوں سے جانے والا ہے۔ پھر پیغیر اسلام تر تیب کے ساتھ ہر گروہ کی طرف متوجہ ہوئے اور ہر ایک کو علیحدہ علیحدہ جواب دینا شروع کیا۔ پہلا مناظرہ یمودیوں کے گروہ کے ساتھ تھا جن کے ساتھ اس طرح سے مناظرہ ہوا:

پیٹیر اکرم : کیاتم جاہتے ہوکہ میں بغیر ولیل کے تساری باتوں کو قبول کرلوں؟

یمودی گروہ: (دلیل میہ ب کہ) چونکہ تورات بالکل ختم ہو پھی تھی کوئی بھی اے ذیرہ کرنے ولائد تھا اور کیونکہ حضرت عزیر نے اے زندہ کیااس وجہ سے ہم انسیں خداکا بیٹا مانے گئے۔

پیٹیم اکرم : اگر حضرت عزیر کو خداکابینا مائے کے لئے تم لوگوں کے
پاس کی دلیل ہے تو حضرت موک اس کے زیادہ مستحق جیں اس لئے کہ وہ تورات
کو لانے والے بیں اور صاحب مجزات بھی جیں ایسے مجزات جن کا اعتراف آپ
لوگ بھی کرتے ہیں تو پھر کیوں تم لوگ حضرت موک کے بارے بیں ایسا نہیں
کتے جن کا مقام ان سے بھی اعلیٰ تھا۔ دوسری طرف اگر تم خداکا بینا ہونا و زیاوی

نہ کی تو آپ کے ساتھ مخالفت اور وشمنی رکھنے پر مجبور ہو جائیں گے۔
عیسا سُیول کے گروہ نے کہا: کہ ہمارا عقیدہ یہ ہے کہ حضرت عیمیٰ خدا کے بیٹے ہیں اور خدا نے ان کے ساتھ اتحاد کیا ہے۔ لہذا ہم آپ سے نداکرہ کرنے آئے ہیں اگر آپ نے ہماری پیروی کی اور ہمارے عقیدے سے متفق ہو گئے تو ہم آپ پر سبقت لے جائیں گے ورنہ ہم آپ کی مخالفت اور آپ سے وشمنی کرنے پر مجبور ہو جائیں گے ورنہ ہم آپ کی مخالفت اور آپ سے وشمنی کرنے پر مجبور ہو جائیں گے۔

مادہ پرست گروہ نے کما: کہ ہمارا عقیدہ ہے کہ اس دنیا کی ابتداء اور انتا نمیں ہے بلحہ مید دنیا بمیشہ ہے ہے۔ لہذا اس موضوع پر ہم آپ سے حث کرنے آئے ہیں۔ اگر ہم کامیاب ہوگئے تو معلوم ہوجائے گاکہ حق ہمارے ساتھ ہے اور اگر آپ نے ہمارے ساتھ اتفاق نہ کیا تو ہم آ کی مخالفت کریگے۔

ووئی پرست گروہ نے کما: کہ ہمارا عقیدہ یہ ہے کہ اس دنیا کو پالنے والے اور چلانے والے دو ہیں ایک پروردگار نور ہے ایک پروردگار ظلمت ہے۔ لہذا اس سلطے میں ہم آپ سے مناظرہ کرنے آئے ہیں تاکہ آپ بھی اس مسئلے میں ہمارے ہم عقیدہ ہو جائیں۔ اگر آپ نے ہمارے ساتھ موافقت نہ کی تو ہم آپکی خالفت پر آمادہ ہو جائیں۔ اگر آپ نے ہمارے ساتھ موافقت نہ کی تو ہم آپکی خالفت پر آمادہ ہو جائیں گے۔

مت پرست گروہ نے کہا: ہم اعقاد رکھتے ہیں کہ مت ہمارے خدا ہیں۔ لبندا آپ سے عث کرتے آئے ہیں تاکہ آپ کو بھی اس مسلے میں قائل کریں۔ اگر آپ نے ہماری بات نہ مائی تو ہم آپ کی مخالفت کریں گے۔ پینچیر اگر آپ نے ہوابات: پینچیر اسلام نے پہلے سب کو ایک عام سا

باپ بیخ کی طرح تصور کرتے ہو کہ وہ خدا ہے ہوئے ہیں تو اس صورت میں گویا تم دیگر موجودات کی طرح خدا کو بھی ایک مادی و جسمانی اور محدود موجود قرار دیتے ہو جس کی منا پر بید لادم آئے گا کہ خدا کا بھی ایک پروردگار تصور کیا جائے اور اے کی خالق کا مختاج سمجھا جائے۔

یمودی گروہ: جارا مقصد حضرت عزیرا کے خدا کے بیٹے ہوئے کا وہ انہیں ہے جو آپ نے فرمایا ہے کیونکہ اس طرح کمنا سراسر کفر اور جمالت ہے بلحہ حمارا مقصد فقط ان کی شرافت و احترام ہے جس طرح جمارے بعض علماء اپ ممتاز شاگر دول کو اپنا بیٹا کہتے ہیں۔ یمال کوئی باپ بیٹے کی رشتہ داری نہیں ہوتی۔ لہذا خداوند عالم نے بھی حضرت عزیرا کو ان کے احترام میں اپنا بیٹا کما ہے۔ لہذا ہم بھی ای بنا یہ ان کو خدا کا بیٹا کہتے ہیں۔

پیٹیبر اکرم : تمہارا جواب اب بھی وہی ہے جو یں نے پہلے دیا ہے کہ اگر حضرت عزیر کو خدا کا بیٹا مانے کی یکی وجہ ہے تو ضروری ہے کہ حضرت موئ ای جو حضرت عزیر سے بلند تر مقام رکھتے ہیں خدا کا بیٹا مانا جائے بھی بھار خدا لوگوں کو ان کے دلائل کے ذریعے قائع کرتا ہے آپ لوگوں کی دلیل اس بات کو ظاہر کرتی ہے کہ حضرت عزیر سے بڑھ کر کمیں۔ آپ کرتی ہے کہ حضرت عزیر سے بڑھ کر کمیں۔ آپ نے مثال دی اور کما کہ ایک ایسا استاد جو اپنے شاگرد کے ساتھ کمی فتم کا رشتہ نہیں رکھتا اس کے احرام ہیں کہتا ہے کہ اے میرے بیٹے، تو اس فتم کے جملے اس کی شرافت و احترام کو ظاہر کرتے ہیں جس کا احترام نیادہ ہوگا اس کی شان ہیں کئے جائیں گے۔ تو پیر آپ لوگوں کے زددیک بیہ بھی روا استعال کے جائیں گے۔ تو پیر آپ لوگوں کے زددیک بیہ بھی روا

ہونا چاہئے کہ موکا خدا کے بیٹے یا تھائی ہیں کیونکہ موکا کا مقام عزیر سے بلد ہے اب بیں پوچھتا ہوں کہ آیا آپ لوگ مناسب سجھتے ہیں کہ حضرت موکا کو بھی خدا کا بیٹا یا تھائی قرار دیا جائے اور خدا حضرت موکا کو احرا آیا اپنا بیٹا یا تھائی یا استاد یا رہنما قرار دے ؟ یمودی جواب نہ دے سکے اور حیران و پریشانی کے عالم بیس کئے گئے ہمیں اتنی مملت دیں کہ ہم شحقیق کریں۔

پینیم اکرم : اگر آپ لوگ اس سطے میں خالص و پاک دل اور انساف کے ساتھ خور و فکر کریں توخدا بضرور حقیقت کی جانب آپ کی رہنمائی کرے گا۔ دوسر ا مناظر ہ مسیحی گروہ کے ساتھ :

پغیر اکرم اب سیخی گروہ کی طرف متوجہ ہوئے اور کما کہ یہ جو آپ
اوگ کتے ہیں کہ خدائے قدیم ہیں اپ یٹے حضرت می کے ساتھ اتحاد کیا ہے
اس ہے آپ کی کیا مراو ہے؟ آیا اس ہے آپ لوگوں کی مراد یہ ہے کہ خداوند عالم
نے جو کہ قدیم ہے اپ در ہے ہے نیچ آگر ایک حادث وجود (لینی پیدا ہوئے
والے) کے ساتھ اتحاد کیا اور موجود کن گیا، یا اس کے بر خلاف حضرت میں جو
ایک حادث اور محدود موجود ہیں ترقی کر کے پروردگار قدیم کے ساتھ وجود واحد
من گئے، یا اتحاد ہے آپ لوگوں کی مراد حضرت میں کا احرام اور شرافت ہے آگر
پہلا قول آپ لوگوں کا مورد نظر ہے لینی خدا اپنے قدیم وجود ہو کر
وجود حادث بن گیا تو یہ محال ہے کیونکہ انسانی عشل اس بات کو قبول نمیں کرتی کہ
محدود اور ازل سے موجود ہونے والا وجود دونوں ایک بن جائیں اور آگر دومر ہے
قول کو قبول کیا جائے تو وہ بھی محال ہے کیونکہ عشل کی نظر بین ایک محدود اور

ب نیاز ہو کر اینے آپ کو صرف خدا کا مختاج مجھتے تھے۔ لبذا خدا نے ان کو اپنا خلیل قرار دیا۔ آپ لوگ خصوصیت کے ساتھ ان کے آگ میں ڈالے جانے کے واقعے کو ملاحظہ کریں کہ جب انہیں مجنیق میں نمرود کے عظم سے ڈالا گیا تاکہ اس كى دمكائى موئى آك يس كينك ديا جائ، حضرت جرئيل خداكى طرف سے ان كے يال آئے اور فضا ميں ان سے ملاقات كى اور كينے لگے كه ميں خداكى طرف ے آیا ہوں تاکہ آپ کی مدو کرول۔ حضرت ارائیم نے اشیں جواب دیا کہ میں خدا کے علاوہ کی سے مدو نہیں چاہتا اور اس کی مدو میرے لئے کافی ہے، وہ اچھا محافظ ہے۔ لمذاخدانے اس وجہ سے ان کو خلیل یعنی خدا کا فقیر و محتاج بعدہ قرار دیا اور آگر خلیل کے لفظ کو "خلد" کے معنوں میں لیا جائے تو اس کے معنی ہے مول کے کہ پیدائش و حقیقت کے رموز واسرارے آگاہی رکھنے والا۔ لیذا اس وجہ ہے حضرت ایرائیم فلیل تھے۔ یعنی حقیقت خلقت کے امرارے آگاہ تھے۔ تو اس طرح کے معنی مخلوق کو خالق سے تعبید دینے کا باعث نمیں بنے۔ اس صورت میں اگر حضرت ارائيم اگر صرف خداك محتاج نه بوت تو اسرار خلقت سے بھى آگاه نه موت تو ظیل بھی نه موتے لیکن پیدائش اور اولادی رشتوں میں ایک قتم کا ذاتی پوند اور رابطہ ہوتا ہے یمال تک کہ اگر باپ مے کو اینے سے دور کروے اور رابطہ توروے تب بھی وہ اس کا بیٹا کملائے گا اور ان کے ورمیان باپ میٹے کا رشتہ باقی رہے گا۔ اب اگر تمهاری ولیل میں ہے کہ حضرت اراہیم کیونکہ خلیل خدا ہیں لہذا حضرت عیسیٰ بھی خدا کے بیٹے ہیں تو لازم ہے کہ حضرت موسیٰ کو بھی خدا کا بیٹا کھو یاای طرح کا جواب جو یمود کودیا گیاکہ مقام کے اعتبارے نسبتوں کو رکھا جاتا ہے

حادث چیز آیک لا محدود اور ازلی چیز میں تبدیل نمیں ہو سکتی اور اگر تیسرے قول کو قبول کر بیسرے قول کو قبول کر لیا جائے کہ حضرت میسی دوسرے بعدول کی طرح حادث ہیں لیکن خدا کے مزد یک لائق احترام ہیں اس صورت میں بھی خدا اور جیسی کی برایری اور اتحاد قابل قبول نہیں ہوگی۔

مینی گروہ: کیونکہ خدائے حضرت مینی کو بہت سے انتیازات دیے میں اور مجزات اور جیرت انگیز کام کرنے کا اختیار دیا ہے ای وجہ سے انہیں اپنے میٹے سے تعبیر کیا ہے اور ان کا خدا کا بیٹا ہونا احرام کی وجہ سے ہے۔

پینیم اکرم : آپ لوگوں نے سنا کہ ای قتم کی گفتگو یمودی گروہ کے ساتھ بھی ہوچی ہے جس کا بنتیجہ بیہ ہے کہ وہ دوسرے لوگ جو مقام و منزلت کے لحاظ ہے حضرت عیمی ہے بھی بالاتر ہیں انہیں (نعوذ باللہ) خدا کا بیٹا یا استاد یا بھائی ہونا چاہئے۔ عیسائی گروہ کے پاس اس اعتراض کا کوئی جواب نہ تھا اور نزدیک تھا کہ وہ اس حث و مباحث ہے فارج ہو جاتے گر ان میں سے ایک نے آگے بوچہ کر کما کہ کیا آپ حضرت ایراہیم فلیل کو خدا کا دوست نہیں سمجھتے ؟

يغير اكرم: بي بان! يحظ إن-

میحی گروہ: پن ای طرح ہم بھی حضرت عین کو خدا کا بیٹا مانے ہیں آپ کیول ہمیں اس عقیدے سے منع کرتے ہیں؟

پینیم اکرم : ان دونول القاب کا آپس میں فرق ہے کیونکہ افت میں خلیل "خلد" ذرہ کے وزن سے لیا گیا ہے جس کے معنی غریبی اور محتاجی کے ہیں۔ حضرت ادراہیم کیونکہ خداکی طرف زیادہ متوجہ رہتے تنے اور غیرخدا سے بالکل لے جارہا ہے۔ آدم و توح " ہم سب کے باپ بین ابدا اس جلے کے ظاہری اور حقیق معنوں ہے کیوں اختلاف کیا جائے اور دوسرے معنی کا انتخاب کیا جائے۔
عیمائی گروہ نے جب اس حتم کا مدلل جواب سنا تو شر مندہ ہو کر کہنے گئے ہم نے
آج تک کسی کو نہیں دیکھا جس نے اتنی تھر پور ممارت کے ساتھ ہم سے مقابلہ
اور حیث کی ہو جیسی عث آپ نے کی ہے۔ لہذا ہمیں مملت دیں ہم اس سلط
میں خور و قل کریں۔

تيسرا مناظره ماده پرستول کے ساتھ:

اب مادہ پرست اور منکرین خدا کے گروہ کی باری آئی۔ یخیبر اکرم ان کی طرف متوجہ ہوکر یولے کہ آپ لوگ اعتقاد رکھتے ہیں کہ موجودات کا کوئی آغاز میں ہے اور یہ ہیشہ سے تھی اور ہیشہ رہے گا۔

مادہ پرست: بی بال! یک ماراعقیدہ ہے کیونکہ نہ توہم نے موجودات کے آغاز کو دیکھا اور نہ بی اس کے فنا اور اختیام کو مشاہدہ کیا۔ لبذا مارا اعدادہ سے ہے کہ موجودات دنیا بعیشہ سے ہیں اور بھیشہ رہیں گا۔

ی پینی راکرم : ایکن میں تم لوگوں سے سوال کرتا ہوں کہ کیا تم لوگوں نے موجودات کے ہیشہ باتی ہوئے اور دہنے کو اپنی آتھوں سے دیکھا ہے؟ اگر تم کو کہ ہم نے دیکھا ہے تا پھر بید لازم آئے گاکہ تہمارا جم اپنی تمام طاقت عمل و اگر کے ساتھ ازل سے لد تک موجود ہو تاکہ تمام موجودات کے ازل سے لد تک بوخ کو دیکھ جبکہ الی بات غیر محسوس اور خلاف واقع ہے اور دنیا کے عملند افراد آپ کے اس دعوے کو جملا ویں گے۔

تو كمنا پڑے گا كہ موئ بھى (نعوذ باللہ) خدا كے بيٹ يا استاد يا بھائى ہوں جبكہ تم ايسا شيس كتے۔ ايك عيسائى گويا ہوا كہ انجيل نام كى كتاب جو حضرت عيسیٰ پر نازل ہوئى، اس ميں كھا ہے كہ حضرت عيسیٰ نے كما كہ ميں اپنے باپ اور تممارے باپ كى طرف جارہا ہوں لہذا اس عبارت كى منا پر حضرت عيسیٰ نے اپنے آپ كو خدا كا بيٹا ظاہر كيا ہے۔

يغير أكرم: أكرتم لوك انجيل كومانة مو تواس مين حفرت عيني کے قول کے مطابق تمام لوگوں کو تھی خدا کا بیٹا مانا جائے گا کیونکہ عیسیٰ کہتے ہیں كد: "على اين اور تهارے باپ كى طرف جاربا مول-" اس جلے كا مفهوم يہ ب ك ين المى خداكابينا مول اورتم ألمى خداك ييخ مو دوسرى طرف جو آپ لوگ يد کتے ہیں کہ حضرت عین کیونکہ شرافت واحرام کے لحاظ سے ایک خاص احرام رکھتے تھے لبدا خداوند عالم نے اشیں اپنے سے تجیر کیا ہے تو تم لوگوں کی باتیں آلیں میں تاقض رکھتی ہیں اس لئے کہ اس قول میں حضرت عیسی صرف ایے آپ کو خدا کا بینا نمیں کتے بعد سب کو خدا کا بینا کتے ہیں۔ بتا یہ چلا کہ نہ صرف یہ الميازات دوسرے او كول يل موجود خيل بين بلحه حفرت عيل محى خدا كے يدخ میں ہیں۔ آپ اوگ حضرت عیلیٰ کے قول کو نقل تو کرتے ہیں مران ہی کے خلاف بات کرتے ہیں، آپ لوگ باپ اور میخ کی نبت کو جس کا تذکرہ حضرت عین کے کلام میں ہے غیر معمولی معنی میں کول لیتے ہیں۔ ہوسکتا ہے کہ حضرت عیا کی اس جلے سے مرادیہ موکہ میں حضرت آدم و حضرت نوع کی طرف جو سب کے باپ میں جارہا ہول جو معمول کے مطابق میں لینی خدا مجھے ان کی طرف

وقت ختم ہو جاتا ہے تو دوسرے کی باری آتی ہے۔

ماده يرست: بي بال-

پیقیم اکرم: تم لوگول نے بغیر دیکھے دان اور رات کے حادث ہونے کا اقرار كرايا تو پر خدا كے مكر نہ ہو۔ پر چغير اكرم نے اپنى بات كو اى طرح جارى رکھے ہوئے کما کہ تمارے عقیدے کے مطابق دن اور رات کی کوئی ابتدا ہے یا میں یا یہ ہیشہ ے ہیں؟ اگر تم لوگ یہ کمو کہ ان کی ابتدا ہے تو ہماری بات ک تصدیق ہو جاتی ہے کہ یہ حادث ہیں اور اگر تم لوگ یہ کمو کہ ان کی ابتدا نہیں ہے تو یہ کمنا بڑے گا کہ جس کا انجام ہے اس کا آغاز نمیں ہونا چاہتے۔ (جب دن اور رات کا انجام محدود ہے تو عقل کمتی ہے کہ ان کے آغاز کو بھی محدود ہونا جائے اورون ورات کے انجام کی محدود ہونے کی دلیل یہ ہے کہ وہ ایک دوسرے سے الگ ہو جاتے ہیں اور ایک دوسرے کے پرو کرتے ہیں لینی ایک کے بعد دوسرا ایک ع طریقے سے وجود میں آتا ہے، پھر آپ نے قرمایا کہ: یہ جو آپ لوگ کھتے الى كه جيشه ع إي ال عقيد ع كواچى طرح على مجابعى عيانين؟

مادہ پرست: بی بال ہم جائے ہیں کہ ہم کیا کہ رہ ہیں۔
پیٹیر اکرم : کیا آپ لوگ اس بات کا مشاہدہ کرتے ہیں کہ اس دنیا ک
تمام موجودات کا ایک دوسرے سے تعلق ہے اور اپنے وجود و بقا میں ایک دوسرے
کی مختان ہیں جس طرح ایک عمارت میں ہم دیکھتے ہیں کہ وہ سےنٹ بڑی لوہابلاک
و فیرہ سے ال کر تعیر ہوتی ہے ابدا یہ سب اس بلڈنگ کی بقا میں ایک دوسرے ک
مختان ہیں جب اس جمان کی بقا ہر چیز ای طرح سے ہے تو انہیں کیو تکر قدیم اور

مادہ پرست: ہم اس طرح کا ہر گر دعویٰ نیس کرتے کہ اس کا تات کے قدیم اور موجودات کے لدی ہوتے کو ہم نے دیکھا ہے۔

پیغیر اکرم : تم لوگ یکطرفد انداز فکر اختیار ند کرد یکونکد تم لوگ پیلے
یہ کمد چکے ہو کد ند ہم نے تمام موجودات کو دیکھا ہے اور ند ہم نے ان کے ہمیشہ
سے ہونے اور ہمیشہ باتی رہنے اور نابود ہونے کو دیکھا ہے تو پھر کیوں یکطرفد انداز
میں یہ فیصلہ کرتے ہو اور کہتے ہو کہ کیونکہ ہم نے موجودات کے فنا ہوئے اور
حادث ہونے کو نمیں دیکھا لہذا وہ ازل سے لبد تک ہیں۔ (پھر تیفیر اکرم نے ان
صادث ہونے کو نمیں دیکھا لہذا وہ ازل سے لبد تک ہیں۔ (پھر تیفیر اکرم نے ان
سے ایک سوال ایما کرایا جس میں ان کے عقیدے کو باطل کرتے ہوئے اس
کا خات کی وجودات کے حادث ہونے کو فائدت کیا گیا تھا)۔

پیٹیبر اکرم : کیا تم لوگ دن و رات کو ایک دوسرے کے بعد آتے جاتے ہو؟

ماده پرست: بی بال-

بیغیر اکرم : کیادن اور دات کے بارے میں یہ محسوس کرتے ہو کہ یہ بیشہ ای طرح سے ای طرح سے ای طرح سے دہیں گے ؟

ماده پرست: بی بال

پیٹیبر اکرم : کیا تمہارے خیال میں اس بات کا امکان ہے کہ دن اور رات ایک جگہ جمع ہو جائیں اور ان کی ترتیب الث جائے۔؟

ماده پرست: نيں۔

ويغير أكرم : لذايه دونول ايك دوسرے سے الك يوں جب ايك كا

فتم کے رنگ پائے جاتے ہیں سیاہ، سفید، سرخ، ڈرد و سبز وغیرہ اور ان میں ہے ہر ایک دوسرے کا الٹ ہے دو رنگ ایک ساتھ جمع نہیں ہو کتے ہیں ای طرح کری اور سر دی کا ایک جگہ جمع ہونا محال ہے۔

دوئی پرست: بان اہم تعدیق کرتے ہیں۔

پیغیر اکرم : اچھا تو آپ ہر رنگ کے لئے ایک علیحدہ خدا کو کیوں انسی مانے ، کیا آپ بی کے عقیدے کے مطابق ہر ضدہ نقیض چیز کے لئے علیحدہ خالق ضروری نہیں ہے ؟ پھر تمام متفاد اشیاء کے بارے بیں کیوں نہیں کتے کہ ان سب کے خالق موجود ہیں۔ دوئی پرست پیغیر اکرم کے اس منہ توڑ جواب کو سن کر خاموش ہوگئے اور جیزت و فکر کے سندر بیں ڈوب گئے۔ پیغیر اکرم کے بات کو جاری رکھتے ہوئے کما کہ آپ لوگوں کے عقیدے کے مطابق کس طرح نور اور ظلمت دونوں ایک دوسرے کے ہاتھ بیں ہاتھ دے کر اس نظام کا کتات کو چلا رہے ہیں جب کہ نور ترقی و باعدی کی جانب رواں ہوتا ہے اور ظلمت بستی کی طرف رواں ہوتی ہے۔ کیا آپ لوگوں کے عقیدے و خیال میں یہ بات ممکن ہے طرف رواں ہوتی ہے۔ کیا آپ لوگوں کے عقیدے و خیال میں یہ بات ممکن ہے کہ دو اشخاص ایک ساتھ حرکت کر سکیں اور جمع ہو سکیں جب کہ ایک مشرق کی سے رواں ہو اور دوسرے مغرب کی طرف۔

دوئی پرست: شیں! یہ مکن شیں ہے۔

پیٹیمر اکرم : تو پھر کس طرح ہے نور اور ظلمت جو ایک دوسرے کی خالفت ست میں حرکت کرتے ہیں پھر بھی ایک دوسرے کے ساتھ مل کر اس دیا کو چلا سکتے ہیں کیا اس بات کا امکان نظر آتا ہے کہ بید دنیا دو ایسے متانے والوں

غیر محدود کها جاسکا ہے اور اگر ان اجزاء کو جو ایک دومرے سے تعلق رکھتے ہیں اور ایک دومرے کے محتاج ہیں اگر قدیم مان لیا جائے تو حادث ہونے کی صورت بیں اثر قدیم مان لیا جائے تو حادث ہونے کی صورت بیں انہیں کیا کیا جائے گا۔ مادہ پرست جواب دینے سے قاصر رہے اور حادث ہونے کے معتی بیان ہونے کے معتی کو بیان نہ کرکھے اس لئے کہ وہ جتنا حادث ہونے کے معتی بیان کرنا چاہتے ای قدر موجودات کے قدیم ہونے کی بات کی مخالفت ہوتی اور مجبورا قدیم موجودات حادث بن جاتیں لہذاوہ بہت پریشان ہوئے اور کما کہ جمیں مملت دی جائے تاکہ اس سلسلے بی غورو قرکر کر سیس۔

اب دوئی پرستول اور مانوبول کی باری آئی جو اس بات پر اعتقاد رکھتے تھے کہ اس دنیا کے دوخد الدر دو مدیر ہیں ایک نور اور دوسر اظلمت۔

تیجیر اکرم : آپ لوگ کس بها پر اس عقیدے کے قائل ہوئے؟
دولی پرست : کیونکہ ہم دیکھتے ہیں کہ یہ کا نات دو چیزوں پر مشتل ب اچھائی اور برائی، دوسری طرف یہ بات مسلم ہے کہ یہ دونوں چیزیں ایک دوسرے کی ضد ہیں۔ اس بها پر ہم معتقد ہیں کہ ان کا پیدا کرنے والا بھی الگ الگ کے کیونکہ ایک خالق دو عمل جو ایک دوسرے کے ضد ہوں انجام نمیں دے سکتا۔ مثل محال ہے کیونکہ ایک خالق دو عمل جو ایک دوسرے کے ضد ہوں انجام نمیں دے سکتا۔ مثل محال ہے کہ آگ سردی کو ایجاد کرے لیذا اس بها پر ہم فامت کرتے ہیں کہ اس جمان کے دو قدیم خالق ہیں ایک نیکیوں کو پیدا کرنے والا دوسر اظامت کو پیدا کرنے والا۔

يغير اكرم : كياتم ال بات كى تقديق كرت بوكد الى ونيايس كى

انجام اور آپ کی ذمہ وار بول اور وظائف سے آگاہ ہے تواسے چاہے تھا کہ وہ ان ول کی پرسٹش کا تھم دیتا جبکہ خدا کی جانب سے ایبا کوئی تھم نمیں آیا جب پیغبر اسلام کی گفتگو اس مقام تک مینجی تو خود مت پرستوں کے درمیان اختلاف ہو گیا۔ ایک گروہ کینے لگا کہ خدائے ان بول کی شکل و صورت سے ملتے جلتے چند مردول ك اندر طول كيا ب لهذا ان يول كي طرف توجد اور ان كي يوجا سے بمارا مقصد ان مخصوص افراد کا احرام ہے۔ دوسر اگروہ کنے لگاکہ ہم نے ان بول کو اپنے بررگول میں سے چند پر بیزگار اور اطاعت گزار بعدول کی شبیہ کے طور پر منایا ہے لهذا ہم خدا کے احرام کے پیش نظر ان کی یوجا کرتے ہیں۔ تیسر اگروہ کہنے لگا: خدا ے حضرت آدم کو خلق کر کے اور فرشتوں کو حکم دیا کہ آدم کو سجدہ کریں چونکہ كه بم لوك زياده لا كل تھے كه آدم كو سجده كريس تعلق بم اس زمائے ميس موجود میں تھے چنانچہ مجدہ کرنے سے محروم رہ لہذااب ہم نے حضرت آدم کی شکل و صورت كا مجمد منايا ب اور خدا كے قرب كو حاصل كرنے كے لئے انسيں عجدہ كرتے بيں تاكه ماضي كى محروميت كى تلافى كر عيس جيساكه اى طرح فرشتوں نے آدم کے سامنے مجدہ کر کے خداکا تقرب حاصل کیا۔ جس طرح آپ لوگ اینے ہاتھ ے محرالل ماتے ہیں اور اس میں کیے کے رخ پر مجدہ کرتے ہیں اور کعبہ ك سامنے خداكى تعظيم اور احرام كے لئے تجدہ اور عبادت كرتے ہيں ہم بھى ان بول کے سامنے ور حقیقت خدا کا احرام کرتے ہیں۔ پیغیر اکرم نے تینول گروہوں كى طرف رخ كيا اور فرمايا آپ سب غلطى اور كراى پريس اور حقيقت سے دوريس اور پھر باری باری میوں گروہوں کی جانب متوجہ ہوئے اور اس طرح تر تیب وار کی وجہ ہے حرکت میں آئی جو ایک دوسرے کے ضد ہوں ظاہر ہے بیمکن ہی ہیں ہے۔ لہذا بید دونوں نور اور ظلمت کلوق ہیں اور خداوند قادر و قد یم کے حکم کے تحت کام کررہے ہیں۔ دوئی پرست پیغیر اکرم کے سامنے عاج ہوگئے لہذا اپنے سروں کو جما کر کہنے گئے ہمیں مسلت دیجئے تاکہ ہم اس مسئلے میں خورو فکر کرسکیں۔ جما کر کئے گئے ہمیں مسلت دیجئے تاکہ ہم اس مسئلے میں خورو فکر کرسکیں۔ باطل دوئی پہند ہے حق لا شریک ہے یا تھے اور کی ساتھ :

اب پانچویں گروہ لیمنی مت پرستوں کی باری آئی پیغیر ان کی طرف رخ کیا اور فرمایا آپ لوگ خدا ہے منہ بھیر کر کیوں بول کی پوجا کرتے ہو؟ مت پرست: ہم ان بول کے ذریعے خدا کی بارگاہ میں قرمت (نزد کی)

-UTZ)

پیچبر اکرم: کیا ہے بت سننے کی صلاحیت رکھتے ہیں اور کیا ہے بت خدا

کے حکم کی فرمانبرداری کرتے ہیں اور اس کی عبادت میں مشغول رہتے ہیں جس کی
وجہ سے آپ لوگ الن کے احرام کے ذریعے خداکا قرب حاصل کرتے ہیں؟

مت پر ست: نمیں ہے سننے کی صلاحیت نمیں رکھتے اور نہ ہی خداکی عبادت کرنے والے اور اس کے اطاعت گزار ہیں۔

ی پیمبر اکرم : کیا آپ لوگوں نے انہیں اپنے ہی ہاتھوں سے نہیں بنایا؟

مت پرست : کیوں نہیں ہم نے انہیں اپنے ہاتھوں ہی سے بنایا ہے۔

پیمبر اکرم : تو پیر ان کے منانے والے آپ لوگ خود ہی ہیں لہذا حق

تو یہ تھا کہ یہ آپ کی پوجا کرتے۔ جب خداوند عالم آپ کے امور کے فوائد اور

جواب ارشاد قرمايا:

يملے گروه كى طرف رخ كر كے فرماياكہ آپ لوگ جو كتے ہوك خدا ان بول كى شكل ركنے والے مردول ميں طول كر كيا ہے ليذا ہم نے ان يول كو ان مردول کی شبیہ مایا ہے اور ال کو ہو جے ہیں تو آپ نے اس میان کے در سے خدا کو مخلوقات کی طرح محدوث اور حادث سمجھ لیا ہے کیا خدا کسی چر میں حلول کر سکتا ب اور وہ چیز جو محدود ب خدا کو اسے اندر سمونے بر قادر ب؟ لیس اس طرح خدا اور دوسری اشیاء کے درمیان کیا فرق رہاجو جسول میں حلول کرتی ہیں سا جاتی ہیں جسے رمگ، غذا، یو، زی، گندگی، معاری پن، بلکا پن وغیرہ اس منا پر آپ لوگ كس طرح يد كت بين كه وه جم جس مين خدا حلول بواب وه حادث اور محدود بو لیکن خداجو اس میں سایا ہے وہ قدیم اور لامحدود ہو حالاتکہ معاملہ اس کے برخلاف ہونا چاہے تھا لینی سانے والے کو حادث اور سانے کی جگہ کو قد کی ہونا جاہے تھا دوسری طرف می طرح ممكن ب كه خداوند عالم جو تمام موجودات مي سے يملے ہمیشہ ہی سے خود مخار اور غنی تھا حلول پائے کی جگہ سے پہلے موجود تھا وہ جگہ کا مخان بن جائے اور خود کو کی جگہ قرار دے دوسری طرف دیکھا جائے تو آپ کے عقیدے میں خدا کے موجودات میں طول کرنے کے ذریع آپ نے خدا کو موجودات کی صفات کی طرح حادث اور محدود فرض کرایا ہے جس کی بنا بر ب ضروری ہوتا ہے کہ خدا کو ایک زوال پذیر اور تبدیل ہونے والی چیز فرض کیا جائے اس لئے کہ ہر وہ چیز جو حادث اور محدود ہوگی وہ زوال پذیر اور تبدیل ہوتے والی بھی ہوگی اور اگر آپ لوگ بیہ کمیں کہ سے طول کرنا تبدیلی اور زوال کا باعث نہیں

بنتا تو چر حرکت و سکون اور سیاہ و سفید و سرخ جیسے رگوں کو بھی تبدیلی اور زوال کا باعث نہ سمجھو نینجناً خدا کو موجودات کی طرح محدود و حادث مائند دوسری مخلو قات کے سمجھنا لازم آئے گا اور اگر اس عقیدے کو کہ خدا مخلف شکلوں میں حلول کر سکتا ہے ہے اساس مان لیا جائے تو بت پر تی بھی خود مخود باطل اور بے بعیاد عقیدہ کملائے گا کیو مکہ یہ بھی ای بنا پر صحیح مانا جاتا تھا۔ پہلے گروہ کے افراد بیغیر اسلام کے دلائل اور بیانات کے آگے سوچ میں ڈوب کے اور کہنے گے کہ جمیں اس سلسلے میں مہلت دی جائے تاکہ پھے سوچ عین۔

يغير اكرم دوسرے كروه كى طرف متوجه موع اور قرمايا آب اوك محص یہ بتاکیں کہ جب آپ لوگ پر بیز گار مدول کی صور تول کی پر ستش کرتے ہیں اور ان کے سامنے نماز پڑھتے ہیں اور تجدے کرنے میں اینے مقدس چروں کو ان صور تول کے آگے عجدہ کے لئے فاک پر رکھتے ہیں اور جتنا خضوع ہو سکے اس کام ك لئے انجام ديت بي تو پھر خداكيلي كونيا خضوع باقى ركھتے بين؟ واضح الفاظ میں کما جائے کہ سب سے بوی خضوع کی علامت مجدہ ہے آپ جو ان شکلول کے آگے مجدہ کرتے ہیں تواس سے زیادہ کونیا خضوع ہے جے خدا کے سامنے انجام دیتے ہیں۔ اگر آپ لوگ یہ کہتے ہیں کہ خدا کو بھی مجدہ کرتے ہو تو اس صور تحال میں آپ نے بعدول کی صور تول اور خدا کے آگے خضوع کو مساوی سمجما ہے کیا واقعی خداکی تعظیم اور بول کا احرام ساوی ہے؟ مثال کے طور پر اگر آب بااقتدار طام کے ساتھ اس کے اور کا بھی ای قدر اجرام کریں تو ایک بورگ محض کو چھوٹے مخف کے برار درجہ دینے ہے اس بزرگ کی توبین نمیں ہوگی؟ دیا ہے کہ کیجے سے دور کے علاقول میں عبادت کے وقت کیجے کی طرف رخ کریں تو ہم نے بھی اس کی تعمیل کی ہے اور حضرت آدم کے بارے میں جو خدا نے فرشتول كو حكم ديا تفاكه وه خود حضرت آدم كو تحده كرين ندكه ان كى تصوير اور مجے کو جو حضرت آدم کے علاوہ ہے لہذا جائز نہیں ہے کہ حضرت آدم کی تصویر یا مجے کا ان کے وجودے مقابلہ کریں ہوسکتا ہے تہیں معلوم نہ ہو اور خدا تہادے ال كام سے ماراض مو كيونك اس في متيس اس كام كا حكم نيس ديا۔ مثال ك طور پر اگر کوئی فخص آب کو کی معین ون اور معین گریس وافعے کی اجازت دے تو کیا ہے میج ہوگا کہ کی اور دن ای کے گھر جائیں یا ای دن اس کے کسی اور گھر یں جائیں؟ یا آگر کوئی مخض اینے کیڑول میں سے معین کیڑے گھوڑول میں سے معین گوڑے آپ کو ہدید کردے تو کیا صحیح ہوگا کہ آپ اس کے کی دوسرے لباس یا جانور کو جو اسیس میں سے ہے اور ان کے استعال کی اجازت سیس دی گئی ہے انہیں استعال کریں؟

مت پرستول کا تیمراگروہ: ہرگز ہمارے لئے یہ صحیح نیں ہے کو کلہ
ال نے کچھ خاص معین چیزوں کی اجازت دی ہے نہ کہ مماوی چیزوں کی۔
پیغیمر اکرم : چرکیوں آپ لوگ اپنی جانب سے خدا کے علم اور
اجازت کے بغیر بول کو مجدہ کرتے جیں ؟ مت پرستوں کا تیمراگروہ بھی پیغیمر اکرم اللہ اور منطقی میانات کے آگے خاموش ہوگیا اور کھنے لگا جمیں مسلت دی
جائے تاکہ کچھ غورو فکر کر سکیں۔

مت يرستول كادوسر اكروه: بال ظاهر ب اياى موكار پیمبر اکرم : ابذا آپ در حقیقت ان عول کی پرسش کے ذریع جو يربيز گار مدول كي صور تيل بين، خدا كے عظيم مرتبے كى توبين كرتے بيں۔ مت يرستول كا دوسر اگروہ پيغير اسلام كى ان منطقى دليلوں كے سامنے ساكت ہو گيا اور وہ سب کنے لگے جمیں عملت ویں تاکہ ہم فکر کریں۔ اب تیسرے گروہ کی باری آئی۔ پیغیر اکرم نے ان کی طرف رخ کیا اور فرمایا: آپ لوگوں نے مثال کے ذریع این آپ کو مسلمانوں جیسا بتایا ہے اس بیاد پر کہ عول کے سامنے مجدہ کرنا گویا حفرت آدم کے سامنے یا کعبہ کے سامنے مجدہ کرنے کے مراد ب لیکن یہ دونوں باتیں ایک دوسرے سے بہت مخلف ہیں۔ آپس میں ان کا مقابلہ مہیں کیا جاسكتا\_اس كى وضاحت كي اس طرح سے كه حارا اعتقاد ب كه حارا ايك خدا ے اور اس کی ای طرح پرستش اور اطاعت کرنا ہمارا فریضہ ہے، جس طرح وہ چاہتا ہے، جس طرح اس نے ہمیں تھم دیا ہے، ہم بغیر عدود سے نکلے ہوئ ای طرح انجام دیتے ہیں اور ہم بغیر اس کی اجازت اور عظم کے قیاس اور تشیبہ کے وريع ال كے حكم كى حدود ے آگے تجاوز نيس كركتے اور ند اينے لئے كى فریضے کو قائم کر عے ہیں۔ اس لئے کہ ہمیں تمام پہلوؤں سے آگاہی نہیں ہے موسكتا ب كد خداكى كام كوكروانا جابتا مواوركى كام كونه كروانا جابتا مواى لئ ال نے این عمے آگے بوصنے میں مع کیا ہے کوئکہ اس نے عم دیا ہے ك عيادت ك وقت كيے كى طرف رخ كريں ليذا بم اس كے فرمان كى اطاعت كرتے ہيں اور اس كے قرمان كى حدود سے تجاوز شيں كرتے اى طرح اس نے تھم

اس مناظرے کو ابھی تین دن نہیں گزرے تھے کہ ان یانچوں گروہوں

ان سے عث کرنے کے لئے حاضر ہوں اگر تم لوگ بہتر سمجھو تو جھے کوئی اعتراض شیں ہے۔ الد جمل نے اس کی بات کو قبول کیا پھر سب اٹھے اور مل کر پیغیر اکرم کے پاس آئے اور عبداللہ مخروی نے بولنا شروع کیا، اعتراض پر اعتراض کرنے لگا۔ ہر مرتبہ پیغیر اکرم فرماتے کہ پھے اور بھی کمنا ہے وہ کتا ہاں اور پھر اپنی باتوں کو جاری رکھتا یماں تک کہ کھنے لگا کہ اس اتنا ہی کمنا تھا، اگر آپ کے پاس ان اعتراضات اور اعتراضات اور موضوعات بھے اس ترتیب سے متھے:

پہلا اعتراض کہ آپ عام لوگوں کی طرح کھاتے پیتے ہیں جبکہ پینجبر کو چاہئے کہ وہ دوسروں کی طرح کھانا وغیرہ نہ کھائے۔

دوسر ااعتراض کہ آپ کے پاس ملکت اور دولت کیوں نہیں ہے جبکہ خدا کے بااقتدار نمائندے کے پاس دولت اور مرتبہ ہونا چاہئے۔

تیسرا اعتراض کہ آپ کے پاس ایک فرشتہ ہونا چاہے جو آپ کی تصدیق کرے اور ہم بھی اس فرشتے کو ویکھیں بلحد بہتر سے ہوگا کہ پینیبر بھی فرشتوں کی نسل سے ہو۔

چوتھا اعتراض کہ آپ جادو کر دیا گیا ہے کیونکہ آپ محور معلوم ہوتے ہیں۔

یا نچوال اعتر اص که کیول قرآن "ولیدین مغیره کی" یا "عروه طائقی" جیسی معروف شخصیات پر نازل نہیں ہوا۔

چھٹا اعتراض ہم آپ پر اس وقت تک ایمان شیں لائیں گے جب تک

کے ۲۵ افراد پیغیر اسلام کی خدمت میں آئے اور اسلام تیول کیا اور جرات کے ساتھ کتے گئے: "ماراینا مثل حجتك یا محمد شهدانك رسول الله" اے محمد بم نے آپ جیسا استدلال كرنے والا نمیں ویكھا۔ ہم گوائی ویتے بیں كد آپ اللہ كے بہتے ہوئے رسول ہیں۔ (احتجاج طری جلداول صفحہ ۱۲)

#### (1)

وفیر اکرم اور سرداران قرایش کے درمیان ایک عجیب و غریب واقعہ مناظرہ کی صورت میں پیش آیا۔ ہوا ہوں کہ ایک دن پیغیر اکرم مسلمانوں کے ایک گروہ کے ساتھ کعے کے نزدیک تشریف فرما تھے اور احکام اسلام و آیات قرآنی کی تبلیغ میں مصروف تھے۔ ای دوران بزرگان قرایش کے پچھ افراد جو سب کے سب مشرك اوربت يرست تع جيد وليدين مفيره، الواليخرى، الوجهل، عاص بن واكل، عبدالله بن حذیف، عبدالله مخزوی، الوسفیان، عتبه وشیبه وغیره مل کر جمع موسے اور كنے كے كد محركى تبلغ كاكام روز يروز ترتى كرديا ب اور وسي ہوتا جاريا ب لمذا ضروری ہے کہ ان کے یاس جاکر ان کی ندمت و سرزنش کریں اور ان سے حث اور مقابلہ کریں اور ان کی باتوں کو رو کریں اور اس طرح جب ان کی بے بیاد باتوں كوان كے دوستوں اور احباب كے سامنے بيش كريں كے تووہ اپنى ان حركتوں سے باز آجائیں کے اور اس طرح ہم اینے مقصد میں کامیاب مو جائیں کے ورث تلوار ك وريع ان كاكام ممام كروي ك\_ او جل كمن لكاتم لوكول مي كون مارى نما تدكى كرے كا اور اللہ سے عدہ و مناظرہ كرے كا؟ عبداللہ مخروى كنے لكا يس

کی کو یمار کرتا ہے۔ (البتہ اس کا تعلق خود انسان کی لیافت ہے ہے) بہذا اس صور تحال کے پیش نظر کوئی طبقہ بھی خدا پر اعتراض کرنے کا حق نہیں رکھتا اور جو بھی خدا کے سامنے اعتراض و شکایت کے لئے ذبان دراز کرے وہ مکر اور کافر ہے کیو نکد ساری و نیا کا اختیار خدا کے ہاتھوں بیں ہے۔ وہ تمام امور کی مصلحوں کو بہتر جانتا ہے جو لوگوں کے بہتر ہو انہیں دیتا ہے لوگوں کو چاہئے کہ اس کے علم جانتا ہے جو لوگوں کے لئے بہتر ہو انہیں دیتا ہے لوگوں کو چاہئے کہ اس کے علم کے تابع رہیں اور جو بھی خدا کے عظم کی اطاعت کرے وہ مؤمن ہے ورنہ گنا ہگار کملائے گا اور شدید فتم کے عذاب کا حقدار تھرے گا۔ پھر آپ نے سورة کھف کی کملائے گا اور شدید فتم کے عذاب کا حقدار تھرے گا۔ پھر آپ نے سورة کھف کی آیت و داکی تلاوت فرمائی:

قل انما انا بشر مثلكم يوحى الى انما الهكم اله واحده.

"كمد دوائ پيغبر كد من تم جيسا بحر بول (تمارى طرح كاتا پيتا بول)
ليكن خدائ مجمع وحى ع مخصوص كيائ كد بيفك تمارا خدا اليك بى ہے۔"

جس طرح انسانول ميں سے ہر ايك كوايك خاص خصوصيت كا حامل مايا
ہورت، بدصورت، بدصورت، عورت مراح فريب، صحتند، خوصورت، بدصورت، مثريف وغيره كے بارے ميں اعتراض كا حق نيس ہے اور اس سلسلے ميں خدا كا فرمانبردار رہنا چاہے اى طرح نبوت و رسالت كے بارے ميں بھى خدا كے تم فرمانبردار رہواور اعتراض ند كرو۔

دوسرے اعتراض کا جواب دیتے ہوئے آپ نے فرمایا کہ تم جو کہتے ہو کہ میرے پاس مال و دولت کیوں شیں ہے جبکہ خدا کے نمائندے کے پاس بادشاہوں کے نمائندوں کی طرح مال و دولت اور مرتبے کا مالک ہونا چاہے بعد آپ اس پھر ملی اور سخت زمین پر پائی کا چشمہ جاری نہ کردیں اور کھجور اور اگور کے باغ نہ بنادیں تاکہ ہم چشمے کے پائی کو تیکن اور اس باغ کے پھلوں کو کھائیں۔ ساتواں اعتراض کہ کیا آپ آسان کو گرے بادلوں (کالی گھٹاؤں) کی صورت میں ہمارے سرول پر سانیہ گلن کر سکتے ہیں؟

آ تھوال اعتراض کہ کیا خدا اور فرشتوں کو ہماری آ تھوں کے سامنے فاہر کر کتے ہیں تاکہ ہم انہیں دیکھ سیس۔

نوال اعتراض کہ آپ کے پاس سونے سے لدا ہواایک گھر کیوں میں ہے؟

دسوال اعتراض کہ آپ آسان پر جاکر ہمارے لئے ایک ایسا خط کیول نہیں لاتے کہ ہم اے پڑھ سکیں۔ (لیعنی جس میں خدا مشرکول کو لکھے کہ محر میرا پیغیبر ہے اور تم لوگ اس کی پیروی کرو) البت ان تمام کامول کو انجام دینے کے بعد بھی ہم یہ وعدہ نہیں کرتے کہ ہم مطمئن ہو جا کیں گے کہ تم پیغیبر خدا ہو کیونکہ ممکن ہے ان کامول کو تم جادواور نظرول کے دھوکے کی بنا پر انجام دے دو۔ پیغیبر اکرم کے جوابات:

یغیر اکرم نے عبداللہ مخروی کی طرف رخ کیا اور فرمایا کہ:

پہلے اعتراض کا جواب تو یہ ہے کہ کھانے پینے کے بارے بیں جہیں
معلوم ہونا چاہئے کہ مصلحت اور اختیار خدا کے ہاتھ بیں ہے، جس طرح وہ چاہتا
ہے حکومت کرتا ہے، کی کو اس پر اعتراض کرنے کا حق نمیں ہے، وہ کی کو فقیر
اور کمی کو امیر اور کی کو عزیز و محترم اور کی کو ذلیل و خوار اور کمی کو صحح و سالم اور

اور ند بی مجھے قتل کر سکوگ۔ عنقریب میں تم لوگوں پر مسلط ہو کر تنہارے شہروں پر قبضہ کرلوں گا سارے مخالفین اور وسٹمن مؤمنوں کے آگے سرخم کرنے پر مجبور ہو جائیں گے۔

تيرے اعراض كا جواب ديے ہوئے آپ فرماتے ہيں كه يہ جوتم نے كماك ميرے ماتھ ايك فرشتہ ہونا چاہے جس كوتم لوگ ديكھ سكو اور جو ميرى تقدیق کرتا ہو بلعہ خود تغیمر کو فرشتوں کی نسل سے ہونا جاہے تو یاد رکھو کہ فرشت ہوا کی ماند زم جم رکھنے والے بیں جنہیں دیکھا نہیں جاسکتا اور الغرض اگر تمهاري آلكھوں كو اتنى قدرت وى جائے كه تم فرشتے كو ديكير سكو تو تم اے انسان كو ك ندك فرشة (ليني وه انسان كي صورت من موكا) اوربيد اي وقت موسكا ب کہ وہ تم ے رابطہ قائم کرے اور گفتگو کرے تاکہ تم اس کی باتوں اور مقاصد کو سمجھ سکو۔ اس کے علاوہ کس طرح معلوم ہو سکے گاکہ وہ فرشتہ ہے نہ کہ انسان اور جو كمد رباب وه حق ب اور خدااي پغيرول كوايي معجزات كے ساتھ جيجاب جس سے دوسرے عاج ہول اور کی پیغیر کی صداقت کی نشاندہی ہے لیکن اگر فرشتہ معجزات دکھائے تو تم کس طرح تشخیص دے عقے ہو کہ اس فرشتے نے جو معجزہ دکھایا ہے دوسرے فرشت اس کے انجام دای سے قاصر ہیں لیذا فرشتے کا معجزول کے ساتھ نبوت کا دعویٰ اس کی نبوت پر دلالت شیں کرتا کیونکہ فرشتوں کا معجزہ پر ندول کی پرواز کی مانند ہے جس سے انسال عاجز ہیں جبکہ خود فرشتول کے درمیان سے معجزہ شار نہیں کیاجاتا لیکن انسانوں کے درمیان اگر کوئی پرواز كرے تو وہ بھى مجود كالے كالوريد بات بركز فراموش ندكرناك خداوند عالم كا

خدا کو باوشاہوں سے زیادہ اس بات کا خیال رکھنا چاہے تو تہمیں سے معلوم ہونی عائے کہ خدا پر سے اعتراض غلط اور بے بدیادے کیونکہ خدا زیادہ آگاہ اور خبر رکھنے والا ہے۔ وہ اپنے کامول اور تدبیر ول میں مصلحت کو سجتنا ہے اور دوسرول کی مرضی کو ملحوظ رکھے بغیر عمل کرتا ہے۔ پیغیروں کا کام لوگوں کو خدا کی عبادت کی دعوت دینا ہے اس لئے ضروری ہے کہ وہ دان رات لوگوں کی ہدایت کا کام انجام دیں۔ اگر پیغیر ونیاوی باوشاہوں کی طرح مال و دولت کا مالک ہوتا تو غریب اور عام افراد اتن آسانی کے ساتھ پینیرے رابط قائم نہیں کر علقے تھے اس لئے کہ دوالمتند محض محلول میں آرام کر رہا ہوتا ہے اور محلول کی عالیشان عمار تیں اور پروے اس کے اور غریبول اور مز دورول کے در میان فاصلہ پیدا کردیے اور لوگ اس مك نميس پنج ياتي جناني ايى صورت مين بعث كا مقصد انجام نميس ياتا اور تعليم و تربيت كاسلمه رك جاتا بوت كا آفاقي مقام مصنوعي نمود و نمائش كي وجه ے آلودہ ہو جاتا۔ رہبر یا حاکم کا لوگول سے دور ہونا ملک کے امور اور نظام میں خلل كا باعث موتا ہے جو ناسمجھ اور لاجار لوگوں كے ورميان فساد اور كريوكا سبب عن جاتا ہے اور دوسری بات میہ كم خدائے جو مجھے دولت نميں دى تووہ اس كے كم حميں اپني قدرت كو د كھلائے كه وہ اليي صور تحال ميں بھي اپنے رسول كى مدد كرتا ہے اور اس کو تمام وشمنوں و مخالفوں کے مقابلے میں کامیاب کرتا ہے اور سے بات بغير كى صداقت كے لئے كافى ہے۔ قدرت خدا تمهارى كزورى كى نشاندى كرتى ے کہ وہ اپنے پنجبر کو بغیر مال و دولت و فوج و سلطنت کے تم پر غالب کرے اور عفریب خدا مجھے تم پر فالب کرے گا تم لوگ میرے اڑ کو ہر گزند روک سکو گ

کے نزویک حیثیت رکھتی ہوتی تو ان میں سے ذرہ برابر بھی کافرول اور مخالفین اسلام کو نمیں دیا۔ دوسری طرف اس کی تقتیم بھی خدا کے ہاتھ میں ہے اس معالمے میں کوئی بھی بدہ اعتراض یا شکایت کا حق نہیں رکھتا۔ وہ جے جاہے اور جس قدر جام تعتین عطاکر تا م بغیر اس کے کہ اے کی کا خوف لاحق ہو۔ تم این كامول بين مختف ستول كو معين كرت بواور اين كامول كو بوس، خوابشات اور خوف کے مطابق انجام ویتے ہو اور حقیقت اور عدالت کے خلاف مخصوص افراد کے احرام میں غلطی کرتے ہو جب کہ خدا کے کام عدالت اور حقیقت کے تحت ہوتے ہیں دنیادی مقام و مناسبت اس کے ارادہ اور خواہش میں معمولی سا اثر بھی میں رکھتے یہ تم ہو جو اپنی سطی اور ظاہری نظروں کی منا بر پیفیری کے لئے وولتمند أور مشهور لوگول كو دوسرے سے زيادہ لائل سجھتے ہو ليكن خدا رسالت كو اخلاقی نضیلتول اور روحانی لیافت و حقیقت اور اینی فرمانبر داری اور اطاعت کی منا پر قرار دیتا ہے۔ اس سے بھی بالاتر یہ کہ خداانے کامول میں مختار ہے۔ ایمانمیں ہے كه أكر كى كومال دنياكى تعتيل اور شخصيت دے تواسے نبوت ديے ير بھى مجبور ہو چنانچہ تم لوگ مشاہدہ کرتے ہو گے کہ خدا نے کمی کو مال و متاع دیا مگر حسن و جمال شیں ویا اور بر عکس کسی کو حسن و جمال دیا مگرمال شمیں دیا کیا ان میں سے کوئی خدا پر اعتراض کرسکتا ہے؟

چھنے اعتراض کا جواب دیتے ہوئے آپ نے فرمایا یہ جو تم لوگ کہتے ہو کہ "جم ہرگز ایمان نہیں لائیں کے گر ہید کہ اس پھر بلی اور سخت سرزمین میں پانی کا چشمہ جاری کرول" تو تہماری یہ خواہش نادانی اور جمالت کی منا پر ہے اس لئے تیغیر کو انسانوں کے در میان بنانا تہمارے ہی امور کی آسانی کیلئے ہے تاکہ تم بغیر زحت کے اس سے رابطہ حاصل کر سکو اور وہ خدا کی ججت و ولیل کو تم تک پہنچا تکے حالا لکہ تم لوگ اپنے اعتراضات کے ذریعے خود اپنے کاموں کو مشکل کررہے ہو۔ چوشے اعتراض کا جواب دیتے ہوئے آپ فرماتے ہیں کہ بیہ جو تم نے کہا کہ گویا بھی پر جادو کیا گیا ہے یہ الزام کس طرح صحیح ہوسکتا ہے حالا تک بیس عشل و تشخیص کے لحاظ سے تم سب پر برتری رکھتا ہوں میں نے ابتدا سے آج تک میں سال زندگی گزاری ہے اس مدت میں کوئی چھوٹی کی بھی خطا و خلطی جھوٹ یا خیائت تم نے نہیں دیکھی ہوگ آیا جس نے تہمارے در میان میں سال اپنی قوت و صدافت میں حلاحیت کے ساتھ زندگی گزاری ہو یا جے خدا کی مدد سے ابات و صدافت میں مطاحیت کے ساتھ زندگی گزاری ہو یا جے خدا کی مدد سے ابات و صدافت میں برتری حاصل ہو اس پر اس فتم کی الزام تراثی زیب دیتی ہے؟ ای لئے پروردگار برتری حاصل ہو اس پر اس فتم کی الزام تراثی زیب دیتی ہے؟ ای لئے پروردگار برائی حاصل ہو اس پر اس فتم کی الزام تراثی زیب دیتی ہے؟ ای لئے پروردگار برائی حاصل ہو اس پر اس فتم کی الزام تراثی زیب دیتی ہے؟ ای لئے پروردگار برائی حاصل ہو اس پر اس فتم کی الزام تراثی زیب دیتی ہے؟ ای لئے پروردگار برائی حاصل ہو اس پر اس فتم کی الزام تراثی زیب دیتی ہے؟ ای لئے پروردگار برائی حاصل ہو اس پر اس فتم کی الزام تراثی زیب دیتی ہے؟ ای لئے پروردگار برائی حاصل ہو اس پر اس فتم کی الزام تراثی زیب دیتی ہے؟ ای لئے پروردگار برائی حاصل ہو اس برائی کرائی ہو یا جب خواب میں کرتا ہے :

انظر كيف ضربو لك الامثال فضلو فلايستطيعون سبيلا (سورة بنبي اسرائيل آيت ٣٨)

"اے رسول ! آگاہ رہنا ہے "کھنے" تہماری طرف کیسی کیسی تبییں ویے این انسول نے گراہی کاراستہ اپنایا ہوا ہے اور بیہ ہدایت نمیں پاکتے۔"
پانچویں اعتراض کے جواب میں آپ نے فرمایا کہ یہ جو تم نے کما کہ کیول قرآن ولید عن مغیرہ کی یا عروہ عن مسعود طائقی جیسوں پر مازل تمیں ہوا تو تہمیں معلوم ہونا چاہئے کہ خدا کے زود کیا۔ مقام و منصب اور شرت ذرہ برابر بھی خدا حیثیت کے حال شمیں جی آگر دنیاوی تعتیں اور عیش کمنی کے بر کے برابر بھی خدا حیثیت کے حال شمیں جی آگر دنیاوی تعتیں اور عیش کمنی کے بر کے برابر بھی خدا

ہوگا کیا تم نے آج تک کسی ایسے ڈاکٹر کو دیکھا ہے جو علاج کے دوران مریض کی مرضی کے مطابق نسخہ لکھتا ہو یا جو شخص کسی چیز کا وعویٰ کرے کیا وہ اپنے وعویٰ کی دلیل کے لئے اپنے مخالف کی باتوں پر عمل کرے گا؟ ظاہر ہے کہ اگر ڈاکٹر جمار کی چیروی کرے تو جمار ٹھیک نہیں ہوگا اس طرح اگر دعویٰ کرنے والا اپنے مخالف کی چیروی کرنے والا اپنے مخالف کی دلیلوں پر عمل کرنے پر مجبور ہو جائے تو اس صورت میں حق بات کو عامت منیں کر سکے گا اور چیر مظلوم اور سے لوگ ظالم اور جھوٹے شخص کے سامنے اپنے منیں کر سکے گا اور چیر مظلوم اور سے لوگ ظالم اور جھوٹے شخص کے سامنے اپنے دعوںٰ کو خامت کرتے سے عاجز ہو جا کی گا۔

آٹھویں اعتراض کا جواب دیتے ہوئے آپ نے فرمایا تم کتے ہو کہ خدا اور فرشتوں کو تمہاری نظروں کے سامنے حاضر کروں تاکہ تم اشیں دیکھ سکو۔ یہ تمہاری بات انتائی بے بعیاد اور محال ہے کیونکہ خدا دیکھے جانے کی صفت اور مخلوقات کی صفات سے عاری ہے تم خدا کو الن بجول سے تشیبہ دیتے ہو جن کی پوجا کرتے ہو اور پھر ای فتم کا نقاضا مجھ سے کرتے ہو۔ ہاں یہ ست جو حد درجہ کی اور خای کے حال ہیں اس فتم کے نقاضوں کے لئے مناسب ہیں لیکن خدا کی ذات الی شیس ہے۔ اس کے بعد پنجم آکرم آلک مثال پیش کرتے ہیں جو مفہوم کو اور نیادہ واضح کردیتی ہے کہ آگر خدا کو دکھانا محال نہ بھی ہو تب بھی عقل کے قوانین نیادہ واضح کردیتی ہے کہ آگر خدا کو دکھانا محال نہ بھی ہو تب بھی عقل کے قوانین کے خلاف ہے وہ یہ کہ پنجم آکرم عبداللہ مخزوی سے فرماتے ہیں : کیا تمہارے پاس طائف اور کمہ میں زمین اور ملکیت ہے؟ اور کیا ان کو سنبھالنے کے لئے کہارے بیاس طائف اور کمہ میں زمین اور ملکیت ہے؟ اور کیا ان کو سنبھالنے کے لئے کہارے ہیں؟

عبدالله مخرومي يولا: بي بال! ميرے ياس باغ اور مليت اور تما تحدے بين۔

کہ چھے کے جاری کرنے اور سرزین مکہ میں باغ بنانے کا پیغیری ہے کوئی رابطہ نہیں جیسا کہ سرزین طائف میں تمہارے پاس زمین، پائی اور باعات ہیں گرتم بیغیری کا دعویٰ نہیں کرتے اور ای طرح ایسے افراد کو بھی جاتے ہو کہ جنہوں نے محت و کوشش ہے چشہ و زراعت بنایا لیکن پیغیری کا دعویٰ نہیں کیا۔ لہذا یہ معمولی کام ہیں اگر میں بھی انہیں انجام دول تو یہ میری رسالت کی دلیل نہیں عن کتے، تمہاری یہ خواہشات الی ہیں کہ گویا تم کمو کہ "ہم ہرگز آپ پر ایمان نہیں لائیں گے تمہری کے گریہ کہ آپ لوگوں کے در میان چلیں پھریں اور کھائیں بیکس" اگر ہیں اپنی چینوں کو ذرایعہ بناؤل تو ہیں ہے گویا انہیں دھوکا دیا اور ان کی جمالت اور ناوائی ہے فائدہ اٹھایا اور نبوت کے مقام کو بے کار اور حوکا دیا اور ان کی جمالت اور ناوائی می فائدہ و فوریہ ہے فریب ہے پاک ہے۔

ساتویں اعتراض کا جواب دیے ہوئے آپ نے فرمایا کہ یہ جو تم نے کما کہ "آسان کو ہمارے اوپر کالی گھٹاؤں کی صورت میں لاکرر کھ دو تو یادر کھوکہ آسان کا یہ جے آنا تممارے ہلاک ہونے کا باعث ہے حالاتکہ بعضہ و پیخبری کا مقصد معادت و خوش بغتی کی طرف لوگوں کی رہنمائی کرنا ہے۔ خدا کی عظمت پر بہی آیات اور نشانیاں لوگوں کو دکھانا ہے اور یہ بات ظاہر ہے کہ جمت و دلیل کا طے کرنا خدا کے اختیار میں ہے کوئی ان امور میں یہ حق شیں رکھتا ہے کہ اپنی ناقص سوچ کی منا پر ایسے نقاضوں سوچ کی منا پر ایسے نقاضوں کے تحت نقاضا کرتا ہے اور ظاہر ہے کہ ان نقاضوں کی جمیل نظم میں خلل اور ایک دوسرے کی ضد چیزوں کے انجام دیے کا باعث کی جمیل نظم میں خلل اور ایک دوسرے کی ضد چیزوں کے انجام دیے کا باعث کی جمیل نظم میں خلل اور ایک دوسرے کی ضد چیزوں کے انجام دیے کا باعث

پیٹیبر اگرم : اب میں کتا ہوں کہ تم کی طرح خدا کے نمائندے رسول کے بارے میں اس طرح کی بات کرتے ہو کہ وہ اپنے مالک کو حاضر کرے میں اس کا فقط نمائندہ ہوں کس طرح ممکن ہے کہ اپنے مالک خدا کو حکم صادر کروں اور اس پر ذمہ داری لگاؤں جو کہ مقام رسالت کے خلاف ہے ای بیاد پر تمہارے سادے اعتراضات کا جواب بالحضوص فر شتوں کے حاضر کرتے کے بارے میں واضح ہو جاتا ہے۔

نویں اعتراض کا جواب دیتے ہوئے آپ فرماتے ہیں کہ یہ جو تم نے کما
کہ "میرے پاس سونے سے لدا ہوا گھر ہونا چاہے" یہ بات بھی بے بدیاد ہے اس
لئے کہ سونا اور دولت رسالت سے کوئی تعلق شیں رکھتے۔ کیا اگر بادشاہ مصر کے
پاس سونے کے بنے ہوئے گھر ہوں گے تو وہ اس بنا پر نبوت کا دعویٰ کر سکے گا؟
عبداللہ مخزومی: نہیں وہ ایبادعویٰ نہیں کر سکتا۔

پیٹیمر اکرم : لہذا میرے پاس بھی سونے اور چاندی کا ہونا ذرہ یر لہ بھی میں میری رسالت کی صدافت پر ولالت نہیں کرتا، لہذا میں اس راہ ہے بھی لوگوں کی بادائی و جمالت ہے فائدہ نہیں اٹھا سکتا اور نہ بی خدا کی جمت کے مقابلے میں اس فتم کے بے بیاد ولا کل ہے اپٹی رسالت کو ثابت کرتے کیلئے فائدہ اٹھاسکتا ہوں۔ فتم کے بیاد ولا کل ہے اپٹی رسالت کو ثابت کرتے کیلئے فائدہ اٹھاسکتا ہوں۔ دسویں اعتراض کا جواب دیتے ہوئے آپ نے فرمایا: اور بیہ جوتم کتے ہو کہ "میں آسان پر جاؤں اور خدا کی طرف ہے تمہارے لئے خط لاؤں" تمہاری ان باتوں سے ظاہر ہوتا ہے کہ تم حق کو قبول کرتے کے لئے کسی طرح سے تیار نہیں باتوں سے ظاہر ہوتا ہے کہ تم حق کو قبول کرتے کے لئے کسی طرح سے تیار نہیں ہو اس لئے کہ تمہارے کئے تھا کائی نہیں ہے بلیے ہو اس لئے کہ تمہارے کئے کے مطابق صرف آسان پر جانا کائی نہیں ہے بلیے

پیفیر اکرم : تم این باغ اور ملیت کا حباب و کتاب کرتے ہویا نما تندے کے ذریعے یہ کام انجام پاتا ہے؟ عبداللہ مخزومی : نما تندے کے ذریعے۔

پیغیر اکرم : اگر اس نمائندے نے کی ذین کو کرائے پر دیایا تے دیا تو کیا دوسروں کو یہ حق ہے کہ اس پر اعتراض کریں اور کیس کہ ہم خود مالک سے رابط کریں گے اور اس وقت تمہاری نمائندگی کو قبول کریں گے جب خود مالک آئے اور تمہاری باتوں کی تقدیق کرے۔

عبدالله مخزومی: تی نمیں ا دوسرے ہرگزایے اعتراض کاحق نمیں رکھتے۔
پینج براکرم : باں البتہ ہے اس صورت میں ہے جب تسارے نمائندے
کے پاس کوئی الی نشانی ہوجو تساری نمائندگی کو ظاہر کرے اب جھے ذراہے بتاؤان
کے پاس کیسی نشانی ہوجو تساری نمائندگی کو ظاہر کرتی ہو جبکہ لوگ بغیر نشانی کے
اس کی نمائندگی کو قبول کرنے پر تیار نہ ہوں۔
اس کی نمائندگی کو قبول کرنے پر تیار نہ ہوں۔

عبدالله مخرومی: نمائندے کیلئے ضروری ہے کہ اسکے پاس کوئی نشانی ہو۔ پیٹیبر اگرم ؛ اگر لوگ اس کی اس نشانی کو قبول نہ کریں تو کیا اس نمائندے کے لئے ضروری ہے کہ وہ مالک کو ان کے سامنے حاضر کرے اور مالک کو تھم دے کہ وہ ان لوگوں کے سامنے حاضر ہو؟ ایک عقلند نمائندہ اس طرح کی ذمہ داری اینے مالک کو دے سکتا ہے؟

عبدالله مخروى : بى شين! اے چاہئے كه وہ اپنى ذمه دارى كے مطابق كام كرے اپنے مالك كو تحم دين كا اے كوئى حق نسين ہے۔ پیٹیبر اکرم : کیاتم نے حضرت ارائیم کی واستان سیں سی جب انہوں نے خدا کے فردیک اتا تقرب حاصل کرلیا کہ خدائے ان کی آگھوں کے نور کو اس حد تک توی کردیا کہ وہ لوگوں کے پوشیدہ اور ظاہر اعمال کو بھی دیکھ کے تے ای دوران انہول نے دیکھا کہ ایک مرد و عورت زنا کرنے میں مصروف ہیں لمذا ان کے لئے بدرعا کی اور وہ دونول ہلاک ہوگئے۔ پھر دوسرے مرد و عورت کو ديكها كد وه بھى يى كام كررے تھے۔ لبذا ان كے لئے بھى نفرين كى اور وہ دونوں بھی بلاک ہو گئے جب تیسری دفعہ بھی ای طرح کا منظر دیکھا اور نفرین کی اور وہ ہلاک ہو گئے تو خداوند عالم نے اشیں وحی کی کہ بدوعا ند کرو کیونکہ کا نتات کے چلانے کا اختیار تمارے سیں میرے ہاتھ میں ہے گنامگار بدے تین حالتوں سے خارج نمیں ہیں: نمبرایک یاوہ تائین میں سے ہیں جنہیں میں معش دول گایاان کی آئندہ نسل میں کوئی بندہ مؤمن آنے والا ب جس کی خاطر ان کو مسلت وی جائے كى اور اس كے بعد ال تك عذاب آمني كا اور ال وو صور تول كے علاوہ دوسرے لوگول کے لئے عذاب تمارے تصورے زیادہ ہے جس نے ان کے لئے تیار كيا ہے۔اے او جل اى وجہ سے خدائے مجھے مملت دى ہوئى ہے كہ تيرى نسل مين ايك فرزند مؤمن عكرمه نام پيدا ہوگا۔ (احتجاج طبري جلداول صفحه ٢٩) له.

جيهاك آپ نے ملاحظ كيا أكرچ وفيرك مائے حد كرنے والے

آسان پر جانے کے علاوہ خداکی طرف سے تمہارے لئے خط بھی لاؤل اور خط لے بھی آؤل تب بھی قبول نہیں کرو گے کیونکہ تم صاف کہہ رہے ہو کہ اگر ہیں تمہارے ان کامول کو انجام بھی دے دول تب بھی ممکن ہے تم ایمان نہ لاؤلیکن یاد رکھو اس طرح کی ضد اور بہت دھری و عناد کا نتیجہ سوائے عذاب اور بلا کے نازل بوئے کے بھی نہیں اور تم اپنے ان کامول کی وجہ سے عذاب کے مشخق ٹھرو بوئے کہ تمہارے تمام سوالات کا جواب خداوند عالم نے سورۃ کمف کی آیت ۱۱۰ اور سورۃ فصلت کی آیت بی اس طرح ویا ہے:

قل انسا انا بشر مثلكم يوحى الى انسا الهكم الله واحد. "يعنى مين بهى تممارى طرح كا أيك بحر بول اور خداكا نما تنده بول، خداك فرمان كو تم تك كريان و تم تك كريان و تم تك

میری نشانی یی قرآن و معجزات بین جو خداوند عالم نے مجھے عطا کے بیں۔ لہذا میں نہ تو خدا کو تھم وے سکتا ہول اور نہ ہی تمہاری بے بیاد خواہشات پر اے مکلف کر سکتا ہول۔

اوجمل کنے لگا: ایما کیوں نہیں کہتے کہ جب قوم موئی نے ان کے خداکو ویکھنے کی موسیٰ سے گزارش کی توخداان پر غضبتاک ہوا اور بھل کے ذریعے ان کو جلاؤالا۔ پیغیم اکرم ؟: کیوں نہیں! ایما ہی ہوا تھا۔

الع جمل: ہم نے تو قوم موسیٰ ہے بھی بری فرمائش کردی ہے ہم کتے
ایس کہ ہرگز تم پر ایمان نہیں لا کیں گے جب تک تم حارے سامنے خداو فرشتوں
کو حاضر نہ کرو۔ لبذا خدا ہے کمو کہ ہمیں بھی جلاؤالے اور ٹاوو کردے۔

ا۔ عکر مدن او جمل جو پہلے تغییر اکرم کا خت و شمن قبالیکن فتح کمد کے بعد ایسا پلٹا کھایا کہ مدینے بیس تغییر اکرم کے پاس آگر اسلام لے آیا اور آپ کے نزدیک انتا مقام و منزلت عاصل کر لیا کہ آنخضرت کے قبیلہ ہوازن سے ذکوہ شخ کرنے کا عامل اے مناکر مجمیا قبا اور سرانجام خلافت او بحر کے زیائے جس جنگ اجنادین یا جنگ بر موک جس ورجہ شمادت پر فائز ہوا۔ (سفینہ الحار جلد ۲ سفی ۲۱۹)

جائے۔ لیکن پیغیراسلام اور مسلمین کی ہشیاری نے ان کی ساز شوں پر یانی پھیردیا۔ ای طرح ان کی دیگر ساز شوں کو بھی پنجبراسلام نے ناکام منادیا تھا۔ لہذا صرف "آزاد حث" بى ايك راسة جا تفاجس كے ذريع وہ يغيراسلام ير يرهائي كرنا چاہتے تھے لیکن پنجبراکرم ممل رضامندی کے ساتھ ان کے مشوروں کا استقبال كرتے تھے۔ ہر دفعہ وہ آكر ويجيدہ فتم كے سوالات اور عث كرتے تاك ويغيراكرم کو لاجواب کریں لیکن ہے مختمی ان کے اپنے نقصان پر تمام ہو تیں اور لوگوں کو پیغیبراسلام کے علمی مقام اور عالم غیب ہونے کا یقین ہوجاتا تھا اور انہیں حثول کا متیجہ تھا کہ کافی تعداد میں مودی اور مت پر ستول کے گروہ اسلام لے آئے تاہم سے لوگ اگرچہ تغیراکرم سے محول میں قائل ہو جاتے تھے مگر غرور و تکبر کے عالم میں پینجبراکرم سے کتے کہ ہم آپ کی باتیں نہیں سمجے۔ یعنی جیسا کہ سورہ جارہ آیت ۸۸ ش ارشاد جوا "قلوبنا غلف" ان کے قلوب پر پردے پڑے ہوئے تھے۔ علاء یمود نے پیغیر اسلام سے کئی مناظرے کئے جن کے جواب پیغیر اکرم ا نے نہ صرف بوی زی اور محکم استدلال کے ذریع دیے بلعہ فیصلہ بھی عوام کی عدالت ير چهوژويا جس كي دو مثاليس ملاحظه قرمائين:

کیملی مثال: جب عبداللہ عن سلام ایمان لایا جو کہ علماء یہود ہیں ہے ایک مشاف اور ند ہی علوم کا ماہر سمجھا جاتا تھا (مسلمان ہوتے ہے پہلے اس کا عام عبداللہ رکھ علمان تھا اس کے مسلمان ہونے کے بعد پیغیراکرم نے اس کا عام عبداللہ رکھ ویا تھا) پیغیراسلام کی ججرت کے پہلے سال ایک دن یہ شخص پیغیراکرم کی مجلس دیا تھا) پیغیراسلام کی ججرت کے پہلے سال ایک دن یہ شخص پیغیراکرم کی مجلس عاض ہوا، دیکھا کہ پیغیراکرم لوگوں کو تھیمتیں کررہے ہیں اور کہ رہے ہیں حاضر ہوا، دیکھا کہ پیغیراکرم لوگوں کو تھیمتیں کررہے ہیں اور کہ رہے ہیں

اسلام ے و مخنی و کینہ رکھنے والے افراد تھ گر پیغیراکرم نے گئے کمال ویر دباری سے پہلے ان کی گفتگو سی اور پیرکتنی نری و متانت سے ان کے جوابات دیے اور کتنی مدلل محث کے ذریعے ان پر ججت تمام کی سے اسلام کا منطق اور اخلاقی طریقہ ہے۔

#### (٣)

اجرت مدیدے پہلے یمودی آپس میں ان نشانیوں کا تذکرہ کیا کرتے تے جو پنجبراسلام سے متعلق تورات میں لکھی ہوئی تھیں۔ یمودی علماء تورات کی آتوں کے دریع پیغیر اسلام کی جرت کی جگد کے بارے میں بھی اسے لوگوں کو خریں دیتے تھے اور اس طرح وہ بالواسط یا بلاواسط تغیر اکرم کے "ظہور" کی گفتگو كياكرت تق يهودي ولى تجهي تق كه وه ويغيراسلام كو طاقتور ماكر اين جانب مائل کرلیں گے اور نیتجناً اطراف کے علاقوں میں مذہبی طاقت بن جائیں گے۔ مگر جب بيغبراكرم في مديد كى طرف جرت كى اور اسلام يدى سرعت سے كيسيلا تو يغيراكرم كويهوديول ير غلبه حاصل بوكيا اور يول اسلام اور رسول اسلام كو" قابو" كرتے كى ان كى ناياك خواہش وم توڑ گئے۔ چنانچد يبوديوں كے قد ہى طلقوں ميں پنیبراکرم کی مخالفت کی جانے لگی اور وہ مختلف بہانوں سے اسلام کو گزند پہنچاتے كى كوشش كرنے لكے۔ جيراك سورة بقرة و سورة عباء ميں ان كى و شنى اور جث وحرى كا ذكر كيا كيا ہے۔ مثال كے طوريرانبول نے ايك سازش يوكى كد اوس اور خزرج کی ۱۲۰ سالہ وعمی کو دوبارہ زعرہ کیا (یہ مدینے کے دوبوے قبیلے تھے جو اسلام کے بعد متحد ہو گئے اور انسار کملائے) تاکہ اسلام کی صفول میں انتظار پھیلایا ع وش حميس مناؤل كا عيدى جرئيل كانام آيا عبدالله كف لكا: "جرئيل و ہم بہودیوں کا وحمن ہے کیونکہ اس نے متعدد بار ہم سے وحمنی کی ہے خت الصر چر کیل ای کی مدد ے ہم پر غالب موا اور بیت المقدی کے شریس آگ لگائی وفيره-" يغيراكرم فاس كي جوابي س مورة بقرة كى آيت ١٩٨ اور ٩٨ كويرها جس کا ترجمہ یہ ہے: "وہ جر کیل جے تم دعثن سجھتے ہوائی مرضی ہے کچھ نہیں كر تااس نے قرآن كو خدا كے اذان سے پيغير كے قلب ير مازل كيا ہے وہ قرآن جو رسول کی ان نشاندل اور صفات سے مطابقت رکھتا ہے جو مجھلی کابول بیل موجود یں اور ان کی تقدیق کرتا ہے۔ خدا کے فرشتوں کے درمیان کوئی فرق میں ہے اگر کوئی ان بن سے ایک سے دشمی کرے گا وہ ایا ہے کہ اس نے سارے فرشتوں، بیفیروں اور خداہے دعمنی کی ہے کیونکہ اس کے فرشتے اور پیفیر ایک ہی طریقے سے خدا کے علم کو جاری کرنے والے بیں ان کے کام تقیم شدہ ہیں نہ كر ايك دومرے كے مخالف، ان كے ساتھ وشنى خدا كے ساتھ وشنى كرنے كے مترادف ہے۔" پھر پیفیراکرم نے عبداللہ کے تین سوالوں کے جواب میں فرمایا: "روز قیامت کی پہلی نشانی سے کد وجو کیں سے تھری آگ روش ہوگی جو لوگوں كو مشرق سے مغرب كى طرف حركت وے كى اور بعث كى چلى غذا چھلى كا جكر اور اس کے مکڑے ہول گے جو دہال کی بہترین غذا ہے تیرے سوال کے جواب میں آپ نے قربایا کہ مرد و عورت کے نظفہ میں سے جو بھی دوسرے پر غلب پاجائے چہ اس کے جیسا ہوتا ہے اگر مرد کا نطفہ غلبہ یا جائے تو چہ باپ یا اس کے رشتہ داروں کے ہم شکل ہوتا ہے اور اگر عورت کا نطف عالب آجائے تو بچہ مال یا

ك "ا اوكوا ايك دوس كوسلام كياكرواور ايك دوس كو كهانا كطاياكروايي رشته دارول سے رابط رکھاکرو آوھی رات میں جب اوگ سورے ہول اٹھ کر تماز شب برصا كرو تاكم الله كى منائى موئى بعث ش سلامتى كے ساتھ داخل موسكو" عبداللہ نے ویکھا کہ پیغیراسلام کی مید مفتلوبے بدیاد جھوٹ بولنے والوں کی طرح میں ہے اس کو یہ مختلو اچھی کی لہذا ایس مجلوں میں شامل ہونے کا محکم ارادہ كرليا\_ ايك ون عبدالله قديب يمود ك مه مركروه افراد كو ليكر يغير اسلام ك یاس آیا تاکہ نبوت و رسالت کے سلطے میں ان سے کھل کر عث کریں اور آپ ے مناظرہ کر کے آپ کو مغلوب کریں اس نیت سے یہ لوگ پیغیر اکرم کے پاس حاضر ہوئے۔ تغیر اکرم نے ان کے بزرگ عبداللہ بن سلام کی طرف رخ کیا اور قرمایا: "میں عث و مناظرہ اور تقید کے لئے تیار ہوں۔" مبودیوں نے رضامندی ظاہر کی اور سعت و مناظرہ شروع ہوگیا بہودیوں نے مفتلو کا محاذ تیار کیا اور پیمبر اكرم ير موالات كى يو چھاڑ كردى۔ مكر وغيراكرم ان كے ايك ايك موال كا جواب وية رب يمال تك كه ايك ون عبدالله خصوصي طورير پيمبر اكرم كے ياس آيا اور کنے لگا کہ میں آپ کی اجازت سے آپ سے تمن سوال کرنا جابتا ہوں جس کے جواب سوائے بیغیر کے کوئی نمیں دے سکا۔

يغيم اكرم: پوچھو۔

عبداللہ: دراجھے یہ متائیں کہ قیامت کی پہلی نشانی کیاہے بعث کی پہلی غذا کیا ہے اوراسکی کیا وجہ ہوتے ہیں؟ کیا ہوات ہیں؟ کیا ہوتے ہیں؟ کیا ہوتے ہیں؟ کیا ہوتے ہیں؟ کی ہونے کہ ہے کہ ہے اس کا جواب خدا کی جانب سے جرکیل لاکیں کی ہوتے ہیں؟ کی ہونے کی ہونے کی ہوتے ہیں؟

جانے ہو کہ یہ اللہ کے پیغیر ہیں تو کول ایمان شیں لاتے؟ گروہ میود میں غصے اور دعنی کی امریں دوڑنے لکیں اور کئے گئے: "یہ ہمارے در میان بدترین محض ہے یہ اور اس کا باپ دونول بدترین و نادان افراد میں سے ہیں۔

پیغیر اسلام کا بیہ طرز استدلال اچھا تھا آگرچہ ان میودیوں نے اپنی شکست کا اظہار نہ کیا لیکن حقیقت میں وہ مغلوب ہو بچکے تھے اور انصاف پہند وانشمند کے بارے میں ان کی ضد اور جٹ وحری ثابت ہو بچکی تھی لیکن عبداللہ واقعی خدا کے آگے سر تشکیم خم کرنے والے بدے تھے۔ جب حق کی خبر ہوئی تو اس سے پوست ہو گئے طالا تکہ ان حالات میں یہ بات نقصائدہ تھی ای لئے پیغیراکرم نے پوست ہوگئے حالا تکہ ان حالات میں یہ بات نقصائدہ تھی ای لئے پیغیراکرم نے ان کا نام عبداللہ رکھا ان کے ایمان لانے کا دوسرے افراد پر بھی اثر پڑا اور پکھ طرصہ نہ گزراکہ "مخیرق" نامی میودیوں کا آیک اور وانشور پکھے اور افراد کے ہمراہ ان سے آکر مل گئے۔

## (m)

جیدا کہ جمیں معلوم ہے کہ پینجبر اکرم بیت المقدی جو کہ یہودیوں کا قبلہ تھا، کی طرف رخ کر کے نماز پڑھا کرتے تنے اور اسی طرح ہجرت کے سولہ سال گزر جانے کے بعد تک مدینے میں بھی آپ بیت المقدی کی طرف رخ کر کے نماز پڑھا کرتے ہیں بھی آپ بیت المقدی کی طرف رخ کر کے نماز پڑھا کرتے ہیں۔ یہودیوں نے اس بات کو اسلام اور پینجبر اسلام پر گئتہ چینی کیلئے مناسب سمجھا اور کہا کہ "مجر جو وعویٰ کرتے ہیں کہ وہ ایک منتقل شریعت اور قانون لائے ہیں جبکہ ان کا قبلہ وہی ہے جو یہودیوں کا قبلہ ہے" ان کے اس

اس کے رشتہ داروں کے جم شکل ہوتا ہے۔ عبداللہ نے ان جوبات کو تورات سے طلایا تو درست پایاای لمحہ اسلام قبول کر لیا اور خداکی وحدانیت اور رسول کی رسالت کی گوائی دی۔ پھر عبداللہ کنے لگا: یارسول اللہ ایکونکہ بل یہودیوں کا بوا عالم دین ہول اور بڑے عالم دین کا بیٹا ہوں آگر وہ لوگ میرے اسلام لانے سے آگاہ ہوگئے تو بھی جول اور بڑے عالم دین کا بیٹا ہوں آگر وہ لوگ میرے اسلام لانے سے آگاہ ہوگئے تو بھی جمٹلا دیں کے لیذا اس وقت تک میرے ایمان لانے کو پوشیدہ رکھے گا جب تک یہود کا نظریہ میرے بارے بی معلوم نہ ہو چائے۔ پیغیر اسلام نے موقع کو غیمت جانتے ہوئے یہودیوں کے ساتھ ایک مجلس مناظرہ تھکیل دی جو آزاد صف غیمت جانتے ہوئے یہودیوں کے ساتھ ایک مجلس میں چھیا کے رکھا پھر گفتگو کے درمیان پیغیر ہوں خدا کو نگاہوں میں رکھو اور نفسانی خواہشات سے دستیردار ہوجاؤ اور مسلمان ہوجاؤ۔ وہ لوگ کئے بین رکھو اور نفسانی خواہشات سے دستیردار ہوجاؤ اور مسلمان ہوجاؤ۔ وہ لوگ کئے

یفیم اسلام : اچھا یہ متاؤکہ عبداللہ تمارے درمیان کس فتم کا فض ہے؟
میمودی گروہ : دہ ہمارے بوے دانشور بین اور عالم دین و پیشوا کے

فرزند ہیں۔

پینیمراسلام: اگروہ سلمان ہوجائے توتم لوگ بھی اسکی اطاعت کروگ ؟
یہودی گروہ: وہ ہرگز اسلام لانے والے نمیں ہیں۔
پینیمر اسلام نے عبداللہ کو آواز دی اور عبداللہ جو چھے ہوئے تنے ب
کے سامنے آئے اور کہنے گئے: "اشھد ان لا اللہ الا الله واشھد ان محمدا
دسول الله" اور کما اے گروہ یہود اللہ ہے ڈرو اور پیغیر پر ایمان لے آؤجب تم

پیٹیبر اسلام : دونوں شلے اپنی اپنی مگد درست اور برحق ہیں ان چد مینوں میں بیت المقدس کی طرف رخ کر کے تماز پڑھنا بھی برحق تھا اور اب خدا کی طرف سے ہمیں تھم ملا ہے کہ خانہ کعبہ کو اپنا قبلہ قرار دیں۔ پیمر آپ نے سورۃ بقرۃ کی آیت ۱۱۵کی علاوت فرمائی :

ولله المشرق والمغرب فاينما تولو فئم وجه الله ان الله واسع عليم."
"سب مشرق و مغرب خدا كے لئے ہيں جس طرح بھی د كيمو خدا ہى خدا بے اور يبحک خدا بے نياز و دانا ہے۔

یمودی گروہ: اے محر اکیا خدا پر "بداء" کا قانون صادق آتا ہے لیمن (کوئی بات پہلے اس پر مخفی تھی اور اب آشکار ہوئی ہو اور پہلے تھم سے مخرف ہو کر اس نے دوسرا تھم صادر کیا ہو) اور اس جیاد پر نیا قبلہ معین کیا؟ اگر آپ اس طرح کتے ہیں تو گویا خدا کو ایک نادان انسان کی طرح فرض کیا ہے؟

ور مطلق قدرت کا مالک ہے۔ اس سے ہر گر خطا مرزد نہیں ہوتی کہ جس کے بعد وہ بیٹیان ہو اور مطلق قدرت کا مالک ہے۔ اس سے ہر گر خطا مرزد نہیں ہوتی کہ جس کے بعد وہ بیٹیان ہو اور نظر ٹائی کرے اور کوئی چیز اس کے راستے میں رکاوٹ نہیں ہے کہ جس کی وجہ سے وہ وقت کو تبدیل کرے۔ میں آپ لوگوں سے پوچھتا ہوں کیا ہمار مخض شفایاب نہیں ہو تا یا صحت مند مخض ہمار نہیں ہو تا یا زندہ نہیں مر تا؟ کیا مردی گری میں تبدیل نہیں ہوتی ؟ خدا جو ان امور کو دومری شکل میں تبدیل کرتا ہے اس کے لئے "بداء" کیا جائے گا؟ جو اس طرح کے امور کو تبدیل کرتا ہے کیااس کو بعد میں معلوم ہوتا ہے جو کرتا ہے؟

طرح کے اعتراضات نے پیغیراسلام کو آزردہ خاطر کیا، آپ وی کے متظرر جے، يال تك كديت المقدى سے كعيدكى جانب قبلےكى تيديلى كے بارے يى مورة بقرة كى آيت ١٣٣ عادل موكى بجرت كے سولد سال بعد ١٥ رجب كى عاريج تقى، يغير اكرم مجد بنبي سلمہ جو مجد احزاب سے ایك كلو ميٹر پر واقع تھي ميں نماز جماعت کی امات کررے تھے ابھی دو رکعت تمام ہوئی تھیں کہ جبر کیل امین سور ہ بقرة كى آيت ١٣٩ لے كر عادل موغ لهذا يغير اكرم نے اى حالت ميں اينارخ کیے کی طرف بدلا اور باقی دو رکھتیں کیے کی طرف رخ کر کے پڑھیں اقترا کرنے والول نے بھی الیا ای کیا، جب ے وہ مجد ذو قباتین کے نام ے معروف ب\_اس واقع کے بعدے یمود ہول نے ہر طرف سے قبلے کی تبدیلی کے قانون پر اعتراضات شروع كردية اوراس واقع سے اسلام كے خلاف تبلغ شروع كروى۔ چنانچ ايك نشست میں ان کے اور پیغیراکرم کے ورمیان طے پایا کہ اس مطلے پر آزاد حث کے دوران بات کی جائے یمود ہوں کی کچھ تعداد نے اس میں شرکت کی اور يموديول في ابتداء كرت موع سوالات شروع ك اور كماكه آب كو مدي ش آئے ایک سال سے زیادہ عرصہ مورہا ہے اب تک بیت المقدس کی طرف رخ کر ك نماذ يرصة رب اوراب جو آب كعيم كى طرف رخ كر ك نماذ يرصة إلى الو ورا یہ بتاکیں کہ وہ تمازیں جو آپ نے بیت المقدس کی طرف رخ کر کے برحیں مستحج تحيس ياباطل؟ أكر مستح تحيس تويقينا آب كا دوسرا عمل باطل بهو كا اور أكر باطل تھیں تو ہم س طرح ویگر تمام افعال کے بارے میں اطبینان کریں کہیں ایبانہ ہو کہ وہ آپ کے تیدیلی فیلے کی طرح باطل موں؟

سامنے مشرک مجدہ کرتے تھے لبذا ملمانوں کو تھم ہواکہ فی الحال بیت المقدس کی طرف جدہ کریں تاکہ اپنی مقول کو مشرکین کی صفول سے جدا رکھ سکیل لیکن آب تے جب مدینے بجرت کی اور ایک مستقل حکومت کی بدیاد ڈالی اور ان کی صفیں دوسروا سے جدا ہو گئیں تو پھر اس فتم کی ضرورت نیس رہی لبذا سلمانوں کو کیے کے طرف متوجہ کیا۔ ظاہر ب شروع میں بیت المقدس کی ست نماز پڑھتا نے مسلمانوں کیلیے جو ابھی دوران شرک کی رسومات کو شیں بھولے تھے مشکل کام تھا۔ لدااے لوگوں کو اس تھم کے ذریعے آزمایا گیا تاکہ اینے جابلیت کے زمانے والے عوتدول كولوردي اور يه بات ظاهرے كه جب تك انسان باطل رسومات كو ند توزے مجھ طرح سے حق کو قبول میں کرسکتا اور در حقیقت ابتدا میں بیت المقدس کی طرف توجہ ولانا اور لوگوں کی قکر و روح میں ایک تحریک پیدا کرنا تھا اور اسلام اس طریقے سے محول کے اثرات کو دھونا جابتا تھا لیکن مدیے میں الی کوئی ضرورت نمیں تھی یا کمد کی طرف توجہ کرنے کی مصلحت اس سے زیادہ تھی۔

## (6)

ایک دن ایک گروہ کے لوگ پیٹیبر اکرمؑ کے پاس آئے اور کھنے گئے ہمیں قرآن پر اشکال ہے لیذا آپ سے مناظرہ کرنے آئے ہیں۔ کیا آپ خدا کے کیجے ہوئے پیٹیبر ہیں؟

یفیراکرم : بال تمارا اشکال کیا ہے؟ یمودی گروہ : مارا قرآن پر اشکال سے کہ سورة انبیاء کی آیت ۹۸ یمودی گروہ: جمیں ان امور میں "بداء" جمیں ہے۔

وی فی بر اسلام : پس قبلے کی تبدیلی بھی انہی امور میں ہے جدا ہر

ذمانے میں بعدوں کی مصلحت کے پیش نظر مخصوص علم دیتا ہے جو اس کی اطاعت

کرے گا اجر پائے گا درنہ سزا پائے گا۔ لہذا خدا کی مصلحت و تدبیر کے سلسلے میں

خالفت جمیں کرنی چاہئے اور میرا دوسرا سوال آپ لوگوں ہے یہ ہے کہ کیا آپ

لوگ ہفتہ کے دان اپنے کاموں کی چھٹی جمیں کرتے؟ اور کیا ہفتے کے بعد سے اپنے

کاموں میں مشغول جمیں ہوتے؟ کیا پسلا صحیح اور دوسرا غلط ہے؟ یا پر عکس پسلا غلط

اور دوسرا صحیح یا دونوں غلط یا دونوں صحیح ہیں؟

يهودي گروه: دونول صح بيل

تی بی اسلام : پس میں ہی تو ہی کہ رہا ہوں کہ دونوں سی جی جی گزشتہ سالوں اور مینوں میں بیت المقدی کو قبلہ قرار دیتا سی تھا لیکن اب کیے کو قبلہ قرار دیتا سی تھا لیکن اب کیے کو قبلہ قرار دیتا سی ہے ہے آپ لوگ ممارانسانوں کی مائند ہیں خدا تممارے لئے ماہر طبیب کی جروی کرے اور اپنی حیثیت رکھتا ہے ممار کی اچھائی ای میں ہے کہ ماہر طبیب کی جروی کرے اور اپنی نفسانی خواہشات پر اس کے نیخ کو ترجے دے۔ منقول ہے کہ کی نے امام حس مسکری سے (جواس مناظرے کے نقل کرنے والے ہیں) موال کیا کہ معلاء کیوں عشری سے مسلمانوں کا قبلہ کعبہ قرار نہ پایا؟ امام نے قرمایا: خدا نے مور کا بھر آ کی ہے اس تھم کو کہتین و مشرکین کی بچپان کے لئے دیا گیا ہے تاکہ ان کی صفیں ایک دوسرے مؤمنین و مشرکین کی بچپان کے لئے دیا گیا ہے تاکہ ان کی صفیں ایک دوسرے مؤمنین و مشرکین کی بچپان کے لئے دیا گیا ہے تاکہ ان کی صفیں ایک دوسرے مؤمنین و مشرکین کی بچپان کے لئے دیا گیا ہے تاکہ ان کی صفیں ایک دوسرے کے الگ جو جائیں کیونکہ اس زمانے ہیں کعبہ مشرکوں کے بول کا مرکز تھا ان کے حالات کے دیا گیا ہے تاکہ ان کی مور کا مرکز تھا ان کے حالات کی مور کیل کے دیا گیا ہے تاکہ ان کی مور کیل کے دوسرے کے انگ دیا گیا ہو جائیں کیونکہ اس زمانے ہیں کعبہ مشرکوں کے بول کا مرکز تھا ان کے حالات کی حالات کی حالات کی حالات کے حالات کی حالات کی حالات کی حالات کی حالات کی حالات کی حالات کے حالات کی حالات کی

حاصل كر ك ان ير حكومت كريى- اى لخ وه ربيرى كے مطلے ميں يوے حماس ہوتے ہیں اور بوی وقت سے کام لیتے ہیں۔ خصوصاً زمانہ پیغیر میں جب امام علیٰ کی رہبری کو مخلف اور مناسب مواقع پر مطرح کیا جاتا تھا تو منافقین کو مشش کرتے تے کہ اس کی مخالفت کریں حق کہ بعض موارد میں خود پیغیر اکرم کو بھی ضرب لگانا چاہتے تھے تاکہ مللہ رجری کو اس خاندان سے جدا کردیں ان کی ایک سازش جو جنگ جوک کے موقع پر سامنے آئی دوید کہ وہ لوگ چوری چھے حضرت علی اور خود پیغیر اکرم کو قل کرنا چاہے تے لیداان میں سے ۲۳ افراد نے مجر ماند نشت تفکیل دی اور یہ طے پایا کہ اس حاس موقع پر جب ملمان جلک میں سرگرم ہوں کے ان دونوں افراد کو ممل کردیا جائے لہذاان میں ہے ۱۰ افراد حضرت علیٰ کو تل كرنے كے ارادے سے مدينے ميں رك كئے اور ١١ افراد مناب موقع كى طاش میں رہے تاکہ جلک جوک میں شریک ہو کر پیغیر اکرم کاکام تمام کردیں۔ اسلامی فوج جو دس برارسوار اور بیس بزار پادول پرمشتل تھی پیغیراکرم کی ربیری میں مدینے سے جوک کی طرف حرکت کردہی تھی جبکہ پہلے یہ خبر ال چکی تھی کہ روم کی فوج جو چالیس ہزار سوارو پیادول مرشمل تھی تمام جنگی سازوسامان کے ساتھ شام کی سر حدول اور کمین گامول پر متعین ب اور مسلاتول پر عافل میرانه حمله كرنا عامتى ب أكرچه بد جلك مخلف جهات سے كانى و شوار تھى جس بيس آب و غذا و كرى كى ختيال بھى تھيں اى لئے اس جنگ كو "جيش العسره" يعني ايے سابى جو سخت دشوار بول کے سامنے تھے، کما جاتا ہے۔ لیکن مسلمانوں کی فوج ایمان، توکل، استقامت کے ساتھ پنجبراکرم کی رببری میں حرکت کردہی تھی اور بدلوگ مدینے

میں تو خدا فرماتا ہے: "انگم و ما تعبدون من دون الله حصب جھنم. " لیمنی تم اوگ اور وہ کہ جن کی تم خدا کے علاوہ عبادت کرتے ہو جننم کی تعرفی ہوئی آگ کے شعلے ہو گے۔ تو ہمارا اشکال ہے ہے کہ اس آیت کے مطابق تو حضرت عیلی علیہ السلام کو بھی دوز فی ہوتا چاہئے کیونکہ حضرت میٹے کو بھی آیک جماعت خدا مانتی اور پرستش کرتی ہے۔

پیغیر اکرم نے ان کے اس اعتراض کو سا اور فرمایا کہ قرآن کام عرب کے عرف کے مطابق نازل ہوا ہے کیونکہ کام عرب میں لفظ "هن" اکثر ذوی الحول کے لئے بھیے الحول کے لئے استعال ہوتا ہے اور لفظ "ها" غیر ذوی الحول کے لئے بھیے ہماوات و جوانات وغیرہ بین لیکن کلمہ "الملی" ذوی الحول و غیر ذوی الحول ووتوں کے لئے استعال ہوتا ہے لہذا آیت میں لفظ "ها" استعال ہوا ہے جس سے مراد وہ معبود بین جو صاحب عقل نہ ہول جیے لکڑی و پھر و مٹی وغیرہ سے منائے ہوئے مت مت ہوتے بین لہذا آیت کے معتی ہے ہوئے مت ہوتے بین لہذا آیت کے معتی ہے ہوں گے کہ غیر خدا کی پرستش کرنے والوں اوروہ مت جن کی پرستش کرنے والوں اوروہ مت جن کی پرستش کی جاتی ہے۔

یخبراکرم کی بید مختلو من کر وہ لوگ قائل ہوگئے اور پخبراکرم کی تصدیق کرتے ہوئے اٹھ کر چلے گئے۔

(Y)

ہرزمانے میں منافقول کی ایک خاص عادت رہی ہے کہ وہ جاہ طلی اور لوگوں کی طرفداری حاصل کریں تاکہ مجودیت اجھائی حاصل کر سکیس اور لوگوں پر قدرت تفاکہ جوک ہے لوشے وقت مدینے وشام کے در میان جو پہاڑ ہے اس بی چھپ کر رسول خدا کے اونٹ کو پھر ماریں گے تاکہ وہ بھاگے اور اس طرح رسول خدا پہاڑوں کے در میان گر کر ہلاک ہو جائیں لہذا جیسے ہی چیٹیم اکرم ان پہاڑوں کے نزدیک ہوئے جر نیل نے آکر پیٹیم راکرم کو منافقین کی اس سازش ہے آگاہ کیا اور مدینے والے منافقین کے بارے بیں بھی آگاہ کیا جو حضرت علی کے خلاف سازشیں کررہے تھے۔ پیٹیم راکرم نے مسلمانوں کو منافقین کی اس سازش ہے آگاہ کیا اور حضرت علی گی شان بیں کچھ باتمی بھی کیں وہ چودہ منافقین بھی اپنے آپ کو پیٹیم راکرم نے ہاتی کی کیں وہ چودہ منافقین بھی اپنے آپ کو پیٹیم راکرم سے مجت کرنے والا ظاہر کرتے ہوئے آپ کی ضدمت بیں آکر حضرت علی کی رہبری کے سلسلے میں سوالات کرنے گئے پیٹیم راکرم بھی ہوئے اطمینان سے علی کی رہبری کے سلسلے میں سوالات کرنے گئے پیٹیم راکرم بھی ہوئے اطمینان سے اس طرح حدی کا آغاز کیا کہ جمیس سے بتاکیں کہ علی بہتر ہیں یا فرشتے ؟

ور خدا کے کیجے ہوئے رہروں سے عبت کریں اور ان کی رہبریت کو قبول کریں اور ان کی رہبریت کو قبول کریں اور ان کی رہبریت کو قبول کریں ایزا ہر وہ انسان جو اخلاص اور پاک قلب کے ساتھ ان کی رہبریت کو قبول کر تا اور ان سے عبت کرتا ہے وہ فرشتوں سے برتر ہے۔ کیا تم لوگوں کو علم نمیں کہ فرشتوں کا آوم کو سجدہ کرنا ہی اس لئے تھا کہ وہ اپنے آپ کو آدم سے افضل ویر تر جانے تھے لیکن جب خدا نے آدم کا علمی وانسانی مقام انہیں دکھایا تو پھر انہوں نے جانے آپ کو آدم کے مقابل میں پہت پایالہذا ای دن سے سجدہ تمام نیکوکار خصوصاً اپنے آپ کو آدم کے مقابل میں پہت پایالہذا ای دن سے سجدہ تمام نیکوکار خصوصاً بیغیر اسلام و حضرت علی و دیگر ائر میں کے لئے قرار پایا کیونکہ اس وقت بھی صلب بیغیر اسلام و حضرت علی و دیگر ائر میں کے لئے قرار پایا کیونکہ اس وقت بھی صلب

و جوک کے ورمیان کا طولانی راستہ طے کررے تھے۔ اور جب نویں جری کو ماہ شعبان میں اسلامی فوج جوک کی سرزمین پر سیجی توروی فوج پہلے بی سے خوف و وحشت کی وجہ سے میدان چھوڑ چکی تھی لبدا ہے جنگ واقع نہ ہو سکی اس طرح منافقوں کی بیر سازش ناکام ہوئی اب انہوں نے نئی سازش چلی کہ مسلمانوں کے ورمیان مشهور کردیا که پنجبر اکرم حضرت علی سے بیزار تھے ای لئے حضرت علی كوايے ساتھ جنگ ير نيس لے كے يد لوگ افي اس عامر داند سازش اور تهمت ے امام علی کی رجبری پر ضرب لگانا جا جے تھے لہذا حضرت علی کو جب ان کی اس سازش کاعلم ہوا تو آپ مدینے کے باہر نکلے اور پیغیر اکرم سے ملا قات کر کے قصہ بیان کیا تو پیغیر اکرم نے فرمایا: کیا تم راضی نمیں ہوکہ جہیں جھے سے وہی نبست حاصل ہے جو ہارون کو موی سے تھی فرق صرف انتاہے کہ میرے بعد کوئی ہی میں ہوگا۔ عفیر اکرم کی بدبات س كر قلب على كو سكون ہوا اور مدينے واليس اوٹے۔ منافقین جو امام علی کی رہبری پر ضرب لگانا جائے تھے ند صرف سے کہ ان ک سازش ناکام موئی بعد پیغیر کی اس تائیدے آپ کی رہبری اور جم تینی میں اور بھی زور پیدا ہو گیا۔ ای طرح مدینے واپسی پر منافقوں نے حضرت علی کے رائے میں گڑھا کھودا اور اس کے اور گھاس ڈال کر چھیا دیا تاکہ اس طرح حضرت علی ے اپنی و شنی نکال سکیں مر خدا نے اس موقع پر بھی حضرت علی کو ان کی اس سازش سے زندہ چایا اور حضرت علی زندہ و سلامت مدینے بینیے اس طرح ان وس افراد جو حضرت علی کے قتل کے ارادے سے مدینے رکے تھے، کی سازشیں ناکام ہو کیں۔ اور باقی چودہ افراد جو لشکر اسلام کے ہمراہ تھے انہوں نے خفید منصوب منایا چھپ کر بیٹھ گئے تاکہ کوئی بیٹیر اکرم ہے پہلے نہ پڑھے لیکن پھر بھی انہوں نے دیکھا کہ وہی ۱۴ افراد بوے ماہرانہ انداز میں بیٹیر اکرم ہے پہلے پہاڑ پر پڑھ گئے اور ہر ایک نے اپنے کو ایک ایک پھر کے بیٹھے چھپا لیا ہے۔ حذیفہ نے سب کو پیچان لیا اور فورا بیٹیبر اکرم کو آکر اس کی خبر دی بیٹیبراکرم ان کی سازشوں سے آگاہی کے باجود اونٹ پر سوار رہے۔ حذیفہ نن الیمان، سلمان فاری، ممار نن یاسم آتی مافقین نے آتی مازش کے بیٹیبر اگرم کے اونٹ کو ڈرائیس الحضرت کی تکمیانی کررہے تھے۔ جسے ہی پہاڑ کے اس کونے پر پہنچ منافقین نے بھی اپنی سازش کے تحت اوپر سے پھر الرحکایا تاکہ بیٹیبر اکرم کے اونٹ کو ڈرائیس وہ بدک کر بھاگ جائے اور بیٹیبراکرم پہاڑوں کے درمیان گر کر بلاک ہو جائیں لیکن سب نے دیکھا کہ وہ لڑھکے والا پھر اس وقت تک ای بندی پر رکا رہا جب لیکن سب نے دیکھا کہ وہ لڑھکے والا پھر اس وقت تک ای بندی پر رکا رہا جب کے تمام ساتھی سلامتی کے ساتھ گھائی سے گزر نہ گئے کی بیٹیبر اکرم اور آپ کے تمام ساتھی سلامتی کے ساتھ گھائی سے گزر نہ گئے

اس طرح کسی کا بھی بال مکانہ ہوا۔

یغیر اکرم نے عمار کو تھم دیا کہ اوپر جاکے ان منافقین کے اونوال کو مشتعل کر دو۔ عمار تھم بغیر کی اطاعت کرتے ہوئے اوپر گئے اور ان منافقین کے اونوال کو مشتعل کرنے گئے ای اشاء میں جو منافقین اپنے اونول پر چڑھ بچے تھے دہ اونوں کے مشتعل ہونے سے ذہین پر گرنے گئے جس کی دجہ سے بعض کے دہ اونوں کے مشتعل ہونے سے ذہین پر گرنے گئے جس کی دجہ سے بعض کے ہاتھ پیر بھی ٹوٹ گئے اس طرح ان منافقین کو بینیبر اور ان کے اسلام سے دشنی کرنے کا سبق ملا لہذا ہمیں بھی چاہئے کہ ہر طرح سے اسلام کا دفاع کریں اور منافقین کے ارادوں کو ناکام بنائیں۔

آدم میں یہ لوگ موجود تھے گویا یہ سب ایک دوسرے کے پیچے کمال و نظم کے ساتھ صف آراء تھے اس عالم میں فرشتوں نے آدم کو سجدہ کیا اگرچہ ظاہر میں یہ سجدہ حضرت آدم کے لئے تھا اور اس مقام پر آدم سائد قبلہ تھے بعنی خانہ کعبہ کے ہم مقام تھے اور ابلیس لعین جس نے غرور و تحبر کے خاطر حضرت آدم کو سجدہ ضیس کیا وہ درگاہ الی سے نکال دیا گیا۔

منافقین: ممکن ہے ان رہبروں کے اشعبابات و ترک اولی حضرت آدم ہ کی طرح وقت سے پہلے ہلاک کردیں۔

پیغیراکرم : اگر حفرت آدم نے بہشت کے منع شدہ درخت ہے کیل

کھا کر ترک اولی کیا تو یہ تکبر و غرور کے تحت نہیں تھا ای لئے وہ جلد ہی اپ اس کے پر پیٹیان بھی ہوئے اور توبہ کی۔ خدا نے بھی ان کی اس توبہ کو قبول کر لیا۔

وہ مقام جمال منافقوں کے اصل نقشے خاک بیں ال چکے سے بیغیر اکرم کی یہ گفتگومنافقین کے لئے بے سود ٹامت ہوئیں اور وہ پہلے کی طرح اپنے سازشوں کی یہ گفتگومنافقین کے لئے بے سود ٹامت ہوئیں اور وہ پہلے کی طرح اپنے سازشوں کے باز نہیں آئے یمال تک کہ وہ اپنے اس فریب پر بھی باتی رہ جو بیغیراکرم کو بی پہاڑوں کے درمیان و تھیل کرفتل کی سازش سائی ہوئی تھی۔ لہذا پیغیراکرم نے جو محضرت جر نیل کے درمیان و تھیل کرفتل کی سازش سائی ہوئی تھی۔ لہذا پیغیراکرم نے جو سے مطابقوں بین سے "حذیف" میں باتر محض کو تھم دیا کہ وہ بہاڑ کے ایک کونے بیل بیٹھ جائے تاکہ کوئی جھے ہے ہی بیغیر اکرم سے پہلے پہاڑ پر نہیں چڑھ سے اعلان عام کردیا گیا کہ کوئی شخص بھی بیغیر اکرم سے پہلے پہاڑ پر نہیں چڑھ سے گا سب پیغیر اکرم کے جیچے چکے ترکت کریں گے۔ پہلے پہاڑ پر نہیں چڑھ کی اسب پیغیر اکرم کے جیچے چکے ترکت کریں گے۔ بیلے پہاڑ پر نہیں چڑھ کی گا سب پیغیر اکرم کے جیچے چکے ترکت کریں گے۔ لیک بھر کے جیچے بھر کرت کریں گی

عقید: بغیر اکرم نے خود منافقین کے ساتھ بھی ان کی ساز شیں آشکار

تاكد ان كى جوت كى صداقت كے سلط من تحقیق كريں لندا كيے كے اطراف ين انسوں نے رسول اللہ سے ملاقات کی اور حدد ومناظرے کوشروع کیا بیجبراسلام فاموشی سے سنتے رب اور پھر ال کے جواب دینا شروع کے آخر میں پیغیر اسلام نے قرآن کی بھن آیات کی طاوت کی جو اس صد تک ان پر اثر اعداز ہو کیں کہ قرآن غة غة ب اعتبار ان لوگول كى أكلمول من آنو آھے اور جب انہول في بغیر اسلام کے سانات کو بالکل ای بھارت کے مطابق بایا جو ان کو تورات و انجیل ہے دی گئ تھیں تو وہ فورا مسلمان ہو گئے۔ وہ آیت جس کی بیغیر اکرم ان کے سائے علاوت کی جو ای موقع پر نازل بھی ہوئی تھی وہ سورۃ ماکدہ کی آیت ۸۳ يحيى: واذا سمعوا ما الزل الى الرسول اعينهم تفيض من الدمع مما عرفو من الحق يقولون ربنا آمنا قاكتبنا مع الشاهدين. "اور جب وه عنظ بين اس كو جو (اس) رسول کی طرف اتاراگیا، اوتم دیکھتے ہوکہ ان کی آتھوں سے آسوجاری ہو جاتے ہیں، اس لئے کہ انہوں نے حق کو پھیان لیا ہے۔ وہ کھتے ہیں اے ہمارے يروردگار! ہم ايمان لائے، اس توہم كو تھى كوائى وين والوں كے ساتھ كھے لے۔" تمام مشركين خصوصاً اوجل كواس مناظرے سے يوا دكھ كنا اور جب نجان کے تما تدے پیغیراملام کے یاس سے اٹھ کرجائے گے تواہ جمل اورا کے ساتھ کھے لوگوں نے ان کا راستہ روکا اور ان کو یرا کھلا کتے گے کہ تم نے سکوں ك ماتحد خيانت كى ب اورتم ايخ أكين س بلث مح اوراسلام قول كرايا انمول نے بدی زی سے جواب دیتے ہوئے کما حمیس ہم سے یا ہمیں تم سے کوئی سروکار مس ب است اعمال کے جواب کوہم خود ہو تھے۔ (سیرے طبی جلداول سفی ٣٨٣)

ہوتے سے پہلے تک ان سے مناظرے کے جس کے ذریعے عقل و منطق کے رائے دکھانے کی کوشش کی اور آخر تک ان پر جمت تمام کرتے رہے۔

#### (4)

نجران مکہ و یمن کے درمیان کی آبادی ہے جس ش ۲۳ گاؤں تے صدراسلام کے وقت وہال عیسائی ندوب کے روحانی پاپ زندگی اسر کرتے تھے۔ وبال كاسياى حاكم "عاقب" نام كا فحض تفااور نجران كالدجي ربنما الوحارية تفاجو لوگوں کے درمیان مورد احماد و قابل احرام قل ای طرح "ایکم" نای محض کھی كافى مشهور تما وہ بھى لوگول كے ورميان محترم و قابل احرام شار ہوتا تھا۔ جب عدائے اسلام بوری دنیا میں پھیلی تو میحی علماء جنوں نے پہلے بی کتاب تورات اور كتاب الجيل مين دى جوكى بعارتين يغير اسلام ك بارے مين يزهى موكى تحين وه اس خرك محقق من لك كے اى تحقق كے فاطر نجران كے محول نے تين مرتبہ اپنے نمائندوں پر مشتل ایک میٹی تھکیل دے کر پنجبراسلام کے یاس مجھی تاكہ نوت كى صداقت كے بارے ميں تحقق كريں ايك بار اجرت سے پہلے مغیراسلام کے پاس آئے اور مناظرے کے دومری اور تیری مرتبہ جرت کے بعد دي مين تخير اسلام ك ساته مناظره مواجس كا ظامه بهم آب كي خدمت : UT Z J J + UT

پهلامناظره:

پلی مرتبہ میں ذہب کے تما کدے کم میں وغیر اسلام کے پاس آئے

## دوسرا مناظره:

یہ مناظرہ نجران کے بوے سامی و فرہبی لیڈرول کے ساتھ مدینے میں اجرت کے تویں سال پیش آیا جو مبالمہ کے نام سے مشور ہے۔ جب پیغیر اسلام نے تمام دنیا کے سریر اہوں کے نام خطوط تھے اور انہیں اسلام کی وعوت وی۔ ایک خط نج ان کے رہنما او حارث کے یاس محلی مجیا جس میں اسلام کی و عوت دی گئ تھی نجران کا پاپ یہ خط پڑھ کر غصے سے سرخ ہو گیا اور اس وقت اس خط کو بھاڑ دیا اور پھر تجر ان کے دوسرے بررگان اور اہم اشخاص کو جع کر کے مشورہ کیا اس كے ساتھى كنے لگے كہ كونكه موضوع كا تعلق نبوت سے بالذا بم اس سليلے یں کھ میں کہ عتے۔ پر اس نے بیات عوای آراء میں رکھی تو نیجاً یہ طے مایا کہ نجران کے تمام میجوں کی طرف سے اہل علم کا ایک گروہ پیخبراسلام کے پاس مدید جائے اور اس منط میں ان سے مناظرہ کرے تاکہ حقیقت معلوم ہو سکے۔ اگرچہ اس سلسلے میں گفتگو زیادہ ہے۔ (جو لوگ اس کی تفصیل دیکھنا جاجین وہ حارالانوار كى جلدام كے صفح ٢١٦ ميں رجوع كرے)۔

متجہ یہ لکلا کہ محول میں ہے وہ ۱۳ افراد جو سب سے نیادہ قابل بائے جاتے ہے پیغیر اسلام کے پاس مدینے آئے تاکہ آپ سے مناظرہ کریں یہ نجران کے فائندے عملاً بہترین زرق و برق والے لباس پین کر آئے تاکہ جیسے ہی مدینے میں وارد ہول تو مدینے کے لوگ ان کی طرف جذب ہوئے لگیں اور اس طرح ضعیف النف لوگوں کے دلول میں اپنی محبت بھا سکیں۔ پیغیر اکرم بھی تمام کیلوک پر نگاہ رکھے ہوئے تھے جب یہ نجران کے فمائندے پیغیر اسلام کے پاس

آتے تو آگے نے ان کی طرف بالکل توجہ نہ کی اور دوسرے مسلمانوں نے بھی ان ے ساتھ کوئی بات جیس کی آخر وہ تین دن تک مدینے میں جران و سر گردال مرت رے کہ ایک ون ان میں سے ایک نے عثان و عبدالر حمٰن جو ان کے سابقہ ووست تھے اس کی وجہ یو چھی تو انہول نے ان تما کندول کو حضرت علی کے یاس محیاجب یہ حضرت علیٰ کے پاس پنے او آپ نے فرمایا کہ یہ زرق ویرق والے الباس اے ے دور کر کے عفیر اسلام کی خدمت میں جاؤ تاکہ ان سے ملاقات یں کامیالی حاصل کر سکو وہ لوگ حضرت علی کے کہنے کے مطابق فاخرہ لباس تبدیل کر کے گئے اور تغییر اکرم سے ملاقات کا ان کو شرف ملا۔ تغیمر اسلام جو مجدین فانہ کعبہ کی طرف رخ کر کے نماز بڑھ رے تھے باتی لوگ آپ کی افتداء یں تماذ پڑھ دے تے نجال کے تماکدے آگر ایے لدہب کے مطابق میت المقدى كى طرف رخ كر ك تماذين مشغول مو كة كي مسلمانول 2 ان كو مخ كرنے كى كو عش كى مكر تيغير اسلام نے ان كوروكا اس سے اندازہ ہوتا ہے كہ ان تما عدول کو مدینے میں بوری آزادی ملی ہوئی تھی کسی کے زیر اثر شیس تھے لندا تین دان تک ہر روز تماز جماعت کے بعد تیفیر اسلام اور ان تما تندول کے ور میان مناظرے ہوتے جن میں معلمانوں کے علاوہ دیگر سیحی و یمودی بھی شرکت کرتے تے جس میں سب سے پہلے پیغیر اسلام نے الفکلو کو شروع کرتے ہوئے ال فجران كے تما كدول كو اسلام اور توحيد كى طرف وعوت وى كد آؤ جم سب ايك خداكى يرستش كرتے ہيں اور خدا كے فرمان كے مطابق زندگى مركريں پر قرآن كى چد آیتول کی حلاوت کی۔

الل نجران: اگر اسلام لائے ہے آپ کا مقصد خدا پر ایمان لانا اور خدا کے فرمان پر عمل کرنا ہے تو ہم پہلے ہی سے مسلمان ہیں۔

پی پیر آکرم : اسلام حقیق کی جو علامات بیں ان میں سے تہمارے تین اکال تہمارے میں ان میں سے تہمارا صلیب اکمال تہمارا صلیب کی پرستش کرنا، دوسری علامت سور کے گوشت کو طال جاننا اور تیسری علامت عقیدہ کہ خداکا فرزند ہے۔

الل نجران: مارے عقیدے کے مطابق حضرت عینی خدا ہیں کیونکہ وہ مردول کو زعدہ کرتے تھے اور لاعلاج بمار کو شفا دیتے تھے اور مٹی سے پرندہ مناکر اس میں روح چیو کھتے تھے، اس طرح وہ مٹی پرندہ من کر اڑنے لگتی تھی، اس طرح کے کام ان کی خدا ہونے پر دلالت کرتے ہیں۔

مینیم اکرم : نمیں ہرگزان کے یہ کام ان کی خدائی پر دلالت نمیں
کرتے ہیں بلحہ وہ خدا کے ایک نیک بندے تھے کہ خدا نے ان کو حضرت مریم اس کے رحم سے پیدا کیا اور انمیں اس طرح کے معجزے عطا کئے، ان کا جم بھی محوثت پوست ورگ و اعصاب وغیرہ پر مشتل تھا، وہ بھی غذا کھاتے اور پانی پیتے محق خدا نما کھوٹ خدا کا کوئی مثل نمیں ہے۔

نجران کا ایک نمائندہ کھنے لگا حضرت عیسیٰ خدا کے پیٹے تھے اس بات پر مارے پاس دلیل میں مائندہ کھنے لگا حضرت عیسیٰ خدا کے بیٹے تھے اس بات کے ماتھ کسی نے ادرواج نہیں کی تحقی اور پھر بھی حضرت عیسیٰ کی ان سے ولادت ہوئی۔ لہذا ان کا باپ خدااوروہ خدا کے بیٹے۔

ی بیٹیر اسلام نے سورۃ آل عران کی آیت الا کی طاوت کی اور فرمایا کہ عیسیٰ کی مثال حضرت آدم کی ہے کہ خدا نے ان کو بیٹیر ماں باپ کے خاک سے پیدا کیا اور آگر باپ نہ ہونا ولیل ہے کہ عیسیٰ خدا کے بیٹے بیں تو حضرت آدم جن کے ماں باپ دونوں بی شیس تھے ان کو بدرجہ اولی خدا کا بیٹا کہنا چاہئے۔ نجران کے تما کندوں نے جب بید ویکھا کہ جو بھی ہم پوچھتے ہیں تو پیٹیر اسلام جواب دیتے ہیں تو چو دنیاوی حرص میں مناظرہ کرتے آئے تھے قائل ہونے کے بعد بھی کہنے گے تو جو دنیاوی حرص میں مناظرہ کرتے آئے تھے قائل ہونے کے بعد بھی کہنے گے کہ آپ کی بید باتیں ہمیں قائل شیس کر سکیں ابدا بہتر ہے کہ ہم آپس میں مبالمہ کریں بینی آب کی بید باتیں جمیس قائل شیس کر سکیں ابدا بہتر ہے کہ ہم آپس میں مبالمہ کریں بینی آبک علی مبالمہ نفرین کریں قائر جوٹ بوکر خدا سے رازو نیاز کریں اور جھوٹ بولنے والوں پر نفرین کریں تاکہ خدا جموٹ بولنے والوں کو ہلاک کردے۔

ی بخیراسلام نے وق سورۃ آل عمران کی آیت ۲۱ کے نازل ہونے کے بعد ان کی اس وعوت مہالمہ کو قبول کرلیا اور پھر سب مسلمانوں کو اس خبر ہے آگاہ کیا۔ لوگوں میں مبالمہ کی باتیں ہونے گئیں اور لوگ مبالمہ کے انظار میں تھے۔ جبرت کے نویں سال کا ۲۴ ڈی الحجہ کا دن آیا نجران کے نما تندوں نے آپس میں پہلے ہی کہ رکھا تھا کہ آگر جھر لفکر واسباب کے ساتھ آئے توان سے مبالمہ کرنے میں نہ ڈرنا اور مبالمہ کرنا گویا پس پردہ کوئی حقیقت نہیں ہے اور آگر کم افراد کے ساتھ آئے توان سے مبالمہ کرنا کیونکہ اس حال میں ان کے ساتھ مبالمہ کرنا کیونکہ اس حال میں ان کے ساتھ مبالمہ کرنا خطرناک ہے۔ نجران کے نما تندے مبالمہ کی جگہ پر جمع ہو کر تورات و انجیل کی حفرناک ہے۔ نجران کے نما تندے مبالمہ کی جگہ پر جمع ہو کر تورات و انجیل کی طاورت اور راز و نیاز کرنے میں مصروف ہوگئے اور اس جگہ پیغیر اسلام کے آئے کا انتظار کرنے گئے ناگاہ انہوں نے دیکھا کہ تو نیجر اسلام اپنے ساتھ چار دوسرے افراد

گئے۔ (محار الانوار جلد ۲۱ صفحہ ۳۱۹۔ سیرة ابن بشام جلد ۲ صفحہ ۱۷۵۔ فقرح البلدان صفحہ ۷۱) ضمناً خود آیت مباہلہ ہی عظمت البیت کو بیان کرتی ہے۔

نج ال كا تيسر اكروه : يدكروه قبيله بنبي حارث ے تفاجى من بعض لوگ خالد بن ولید کی نمائندگی میں پیغیر اسلام کے پاس مدینے آئے اور تحقیق كرتے كے بعد اللام لے آئے اور كنے لگے كہ ہم خداكا لاكھ لاكھ شكر اواكرتے میں کہ جس نے ہمیں آپ کے ذریعے ہدایت دی۔ پیغیر اسلام نے ان سے بوچھا تم لوگ كس طرح اين وشنول ير غالب آتے تھ؟ وہ لوگ كنے لك بم آليل میں تفرقہ نمیں ہونے دیے تھے اور سمی یر ظلم نمیں کرتے تھے۔ پیغیر اسلام نے فرمایا: وقک تم نے سے کما۔ متیجہ یہ لکلا کہ محیوں کے تما تعدول میں سے پہلا اور تيسرا گروه او اسلام لے آيا مگر دوسرے گروه كاكام مبابلہ تك پہنچا اور ترك مبابلہ ك بعد خفائيت اسلام كو انهول في قبول كرايا- أكرچه ظاهر مين اسلام كو قبول میں کیا کو تک ان لوگوں کا مباہلہ کو ترک کروانا خود اس بات کی حکایت کر تا ہے کہ وہ لوگ محد اور اسلام کی حقامیت کو سمجھ کی تھے صرف دو چیزیں اسكے اسلام لاتے یں مانع تھیں ایک حکومت وریاست، دوسری نجران کے لوگول کا خوف و ور

(A)

امام علی کا معاویہ سے مکاتبہ

معاویہ بن ابوسفیان نے حضرت علی کی خلافت میں جنگ صفین کے وقت ایک خط لکھا جس میں اس نے چار مطالبات کئے : کو لئے چلے آرہے ہیں ایک ان کے داباد علی ، دوسرے ان کی بیشی فاطمہ اور دوان کے فرز ند۔ فجران کے فمائندوں میں شر جیل نامی مخص چلا کر ہولا خدا کی قتم میں ایس صور توں کو دیکھ رہا ہوں جو آگر خدا ہے چاہیں کہ پہاڑا پی جگہ ہے ہٹ جائے تو ابیا ہی ہوگا اہدا ڈرواور بابلہ نہ کرو۔ پھر بھی آگر تم نے محمد کے ساتھ مبابلہ کیا تو فجران کے مسحوں میں ہے ایک فرو بھی نہیں بی سے گا لہذا میری بات سنواور مبابلہ نہ کرو۔ شر جیل کی اتنی تاکید نے دوسرے نجران کے فمائندوں کے ولوں پر اثر کیا جس کی وجہ سے ان پر عجیب سا اضطراب طاری ہوا فورا انہوں نے ایک مخص کو پیغیر اسلام کے پاس بھیجا اور مبابلہ کو ترک کرنے اور صلح کرنے کی درخواست کی۔ تیغیر اسلام کے پاس بھیجا اور مبابلہ کو ترک کرنے اور صلح کرنے کی درخواست کی۔ تیغیر اسلام کے پاس بھیجا اور مبابلہ کو ترک کرنے اور صلح کرنے کی درخواست کی۔ تیغیر اسلام کے بیاں بھیجا اور مبابلہ کو ترک کرنے اور صلح کرنے کی درخواست کی۔ تیغیر اسلام کے بیاں بھیجا اور مبابلہ کو ترک کرنے اور صلح کرنے کی درخواست کی۔ تیغیر اسلام کے بیاں بھیجا اور مبابلہ کو ترک کرنے اور صلح کرنے کی درخواست کی۔ تیغیر اسلام کے بیاں بھیجا اور مبابلہ کو ترک کرنے اور صلح کرنے کی درخواست کی۔ تیغیر اسلام کے بیاں بھیجا اور مبابلہ کو ترک کرنے اور صلح کرنے کی درخواست کی۔ تیغیر اسلام کے بیاں بھیجا اور مبابلہ کو ترک کرنے اور کرنے کی درخواست کی۔ تیغیر اسلام کے بیاں بھیجا کو ترک کرنے تو کو کو کھیل کی درخواست کی۔ تیغیر اسلام کے بیاں بھی ان بھیل کو ترک کرنے تو کی کی درخواست کی۔ تیغیر اسلام کی بیاں بھیجا کو ترک کی درخواست کی۔ تیغیر اسلام کی بیان بھی کی دولوں کی درخواست کی۔ تیغیر اسلام کی بھی ان بھیر اسلام کی بیاں بھیل کی دولوں کی دولوں کی دینے کی دولوں کی دول

اول بیر کہ نجران کے لوگ پابتد ہیں کہ اگر اپنے علاقوں میں امن چاہتے ہیں تو ہر سال دو ہزار ملے لباس دو فقطوں میں حکومت اسلامی کو اواکر ہیں۔
دوم بیر کہ جب بھی محمد کا کوئی نمائندہ نجران جائے اس کی ایک ماہ یا اس
سے زیادہ مہمان ٹوازی کی جائے۔

سوم بیر کہ جب بھی یمن میں اسلام کے خلاف کوئی شور اٹھے نجران کے لوگ پابند ہیں کہ تمیں ڈرہ، تمیں گھوڑے، تمیں اونٹ عاریباً حکومت اسلامی کوریں۔ چہارم بیر کہ اس صلح نامہ کے بعد سے نجران کے لوگوں میں شراب ممنوع ہے۔

نجران کے نمائندوں نے اس ترتیب سے ان شرائط کو قبول کرلیا جبکہ حقیقت میں وہ لوگ پہلے ہی فکست کھا چکے تھے اور پھر وہ لوگ نجران چلے

جنگی افراد برابر سے ہیں جبکہ ایسا نمیں ہے اس لئے کہ تم یقین میں میر۔ درجہ کک نمیں پہنچ سے اور یاد رکھو اہل شام الل عراق کی نبیت آخرت کے مستے میں ایادہ حریص نمیں ہیں۔

چوتے مطالبے کا جوآب: یہ جو تم نے کما کہ ہم سب عبد مناف کی اوالاد

ہم اگرچ یہ صحیح ہے لیکن تیرے جد امیہ میرے جد حضرت ہا تم کی ماند

میں ہیں کیونکہ تیرے دادا کی جنگ میرے دادا عبدالمطلب کی طرح نہیں ہے اور

تیرے باپ اوسفیان اور میرے بابا اوطالب کے در میان ہر گز کوئی برابری نہیں

ہم اور مماجرین ہر گز اان امیروں کے ماند نہیں ہو کتے جو کفار اور رسول اکرم گئے۔

کے آزاد کردہ بوں اور سنو صحیح النہ ہر گز منسوب البدر کے برابر نہیں ہو کتے۔

مقام نبوت سے متفخر کیا ہے اور یاد رکھوجب لوگ جوق درجوق اسلام کے گرویدہ

ہورہ بتے اور حن کی طرف آرہے تھے سب کے بعد تم نے دنیاوی ہوت میں

اسلام قبول کیا لہذا تمہیں کسی بھی طرح کی فضیلت اسلام لانے میں حاصل نہیں

اسلام قبول کیا لہذا تمہیں کسی بھی طرح کی فضیلت اسلام لانے میں حاصل نہیں

ہو بہ بلید آگاہ رہوکہ شیطان تم میں نفوذ کرچکا ہے۔ (نیج البلاغہ نامہ نمبر کا)

(٩) امام على كا د فاع

خلافت عثانیہ کے زمانے میں ایک دفعہ مهاجرین وانسار کی تقریباً دوسو افراد پر مشتل جعیت سجد نبوی میں جمع ایک دوسرے سے گفتگو میں مصروف سلا مطالبہ شام کی سرزین میرے حوالے کردیں تاکہ وہال کی رہیری میں خود کرول۔

دوسرا مطالبہ جنگ صفین کا ہر قرار رہنا، مسلمانوں کی زیادہ خوزیزی اور عرب کی نامودی کا سب سے گی لہذا اے رکواویں۔

تیسرا مطالبہ اس جنگ میں دونوں طرفین مسلمان میں اور اسلام کی اہم شخصیات ہیں۔

چوتھا مطالبہ ہم دونوں عبد مناف کے فرزند ہیں جو پینجبر اکرم کے جد سے ہم میں ہے کہ ایک دومرے پر کوئی مرتزی حاصل جیس ہے۔ لبذا ابھی موقع ہے گزشتہ باتوں پر پشمان ہو کر آئندہ کے لئے اپنے اصلاح کرلیں۔(کتاب السفن لین مزاحم صفحہ ۴۱۸)۔

الم على في معاوير كم ير سوال كاجواب اس طرح ديا:

پہلے مطالبے کا جواب: تم جاہدے ہو کہ میں جہیں شام کی سرزمین دے دول، یاد رکھو جس چیز سے میں جہیں کل تک منع کرتا رہا آج بھی ہر گز جہیں نہیں دول گا کیونک حکومت الہد میں کل اور آج کی صف نہیں ہے وہ ہر گز نااہلوں کے ہاتھ میں نہیں دی جاسکتی۔

دوسرے مطالبے کا جواب: تم نے یہ لکھا کہ یہ جنگ عربوں کی تابودی کا سب نے گی تو یاد رکھو کہ جو بھی جنگ بیں حق کی طرفداری کرتے ہوئے مرااس کی جگہ جنت ہے اوراگر باطل کی طرفداری کرتے ہوئے مرااسکی جگہ تش جنم ہے۔ تیسرے مطالبے کا جواب: تہمارا یہ دعویٰ ہے کہ تہمارے اور ہمارے خلافت کے بارے بین سنا ہے وہ اٹھے اور گوائی دے۔ ای ہنگام بین سلمان ، او ذرا ، مقدال مقدا

و ہوفیکم بمنزلتی فیکم فقلدوہ دینکم واطبعوہ فی جمیع امورکم.
"بیعتی بید علی تمہارے درمیان مقام ومنزلت کے لحاظ سے میری طرح
ہے۔ زندگی کے تمام مراحل میں اس کی اطاعت کرنا۔" (الغدیر جلد اول صفحہ
۱۹۳۔ فرائدالمعطین باب ۲۸ سمط اول)

اس طرح مولائے کا تنات کے اپنی امامت کے ولائل ان کے سامنے میان کر کے ان پر ججت تمام کی۔

(۱۰) امام علیؓ کا معاویہ کو جواب

پنجبر اکرم کے سیابیوں میں سے ایک حضرت عمار یاس تھے جنہوں نے کائی عمر پائی اور رسول خدا کے بعد حضرت علی کا ساتھ دیتے رہے۔ جنگ صفین میں ان کی شمادت واقع ہوئی۔

تھے۔ دونوں گروہ علم و تقویٰ کے بارے میں گفتگو کررہے تھے اور قریش کی برتری اور ان کی جرت کی باتیں ہورہ تھیں کہ رسول خدائے قریش کے بارے میں کیا کہ بھٹ کیا۔ یعن کہا ہفت کے رسول خدائے قریش کے بارے میں کہا ہے کہ "الائعة من القویش" لیخی اکر " قریش ہوں گے۔ یعن کہ رہ ول خدائے فرمایا: "الناس تبع لقریش وقویش اٹھة العرب" لیخی لوگ قریش کے تابع ہیں فرمایا: "الناس تبع لقریش وقویش اٹھة العرب" لیخی لوگ قریش کے تابع ہیں اور قریش عرب کے پیشوا ہیں۔ ان کی ہے حث صبح نے ظہر تک رہی۔ ای اثباء میں کی فرمایے ورنوں گروہ میں ہے ہو چھا کہ آپ اس سلطے میں کیا فرماتے ہیں؟ حضرت علی کی فرمایے ہیں؟ حضرت علی کے فرمایا دونوں گروہ میں سے ہر ایک اپنی شان و منزلت کی گفتگو کردہا ہے لیکن میں تم لوگوں سے پوچھتا ہوں کہ خداوند عالم نے کس کے سب بے باعد مرجہ تم میں تب میں ہے عظمت اور باعد مرجہ کے پینچیر اگرم اور ان کے خاندان کے وسلے سے ہمیں ہے عظمت اور باعد مرجہ ملا ہے۔

المام علی : تم لوگوں نے کی کما کیونکہ تم لوگوں کے لئے سعادت و نیاو اشرت کا ذریعہ ہم خاندان نبوت ہیں اور جیسا کہ میرے پچازاد بھائی پیغیر اکرم گا نے فرمایا : "میں اور میرا خاندان خلقت آوم سے چودہ سال پہلے حالت نور میں موجود سے پھر خداوند عالم نے ہمارے نور کو پاک صلبوں میں خفل کیا تاکہ کی شم کی آکودگی اس نور کو چھونے نہ پائے، پھر مولائے کا کتات نے اپنے بعض فضائل میان فرمائے اور حاضرین سے ضم لی کہ کیارسول خدا نے یہ نمیں فرمایا؟ سب نے میان فرمائے کہ بین مرمول خدا نے علی کی شان میں کی کما ہے۔ مجملہ آپ نے اعتراف کیا کہ بین مرمول خدا کے علی کی شان میں کی کما ہے۔ مجملہ آپ نے فرمایاکہ میں تم لوگوں کو خدا کی ضم دیتا ہوں کہ جس نے بھی پیغیر اکرم سے میری فرمایاکہ میں تم لوگوں کو خدا کی ضم دیتا ہوں کہ جس نے بھی پیغیر اکرم سے میری

پنجبراکرم نے ان کے بارے میں فربایا تھا: "تقطك الباغید" اے عار"! جہیں باغی گروہ قبل کرے گا۔ یہ حدیث دوسرے مسلمانوں نے بھی سی تھی اور ان کے در میان پنجبراکرم کی بیر حدیث کافی مشہور ہو چکی تھی۔

اس بات کو کئی سال گزر محے بمال تک که حضرت علی کی خلافت کا زماند آیا اور حضرت علی اور معاویہ کے ساہول کے درمیان جلک ہو گی۔ اس جل ش حضرت عمار ياسر جو المام على ك المكر ش تے جگ كرتے كرتے معاويہ ك ساہیوں کے ہاتھوں قل ہوکر ورجہ شادت بر فائز ہوئے۔ اب توجو لوگ فلک و تردد میں تھے کہ معادیہ حق پر ہے یا حضرت علی اس واقع کے بعد وغیراکرم کے فرمان کی روشی میں ان پر بھی واضح ہو گیا کہ معاوید اور اس کا لفکر باغی و ظالم ہے۔ لہذا معاویہ باطل پر ہے۔ جب معاویہ نے دیکھا کہ لوگوں کی ان بالول سے اس کے الماروں کے ارادوں میں ضعف پیدا ہورہا ہے اور ممکن ہے ال کے درمیان اختلاف موجائ تو معاویہ نے ساست اور غلط میانی سے لوگوں کو وحوکہ وسے ہوتے کما کہ وراصل محارثے مل کے ذمہ دار علی میں کیونکہ وہ عار کو جگ یں لائے اگر وہ عار کو جگ على ند لاتے تو عار قل ند ہوتے۔ اس كى اس توجع سے بعض اقراد محراه مولے لگے۔

جب حفرت علی تے ہید عالم دیکھا تو اس کا جواب دیے ہوئے فرمایا:
"اگر معادیہ کا ہید کمنا میچ ہے تو جگ احدیث جو توفیر کے بھیا مشرکوں کے ہاتھوں
اللہ ہوئے انہیں بھی کو کہ توفیر نے انہیں شہید کرولیا ہے کو تکہ توفیر نے انہیں
جگ پر بھیا تھا۔"

عرو عاص كے بيخ عبداللہ نے امام كابيہ جواب محاويہ كو پہنچايا جس پر محاويہ سخت غصے بي عمرو عاص سے كينے لگا: "اے فرز تد احمق! اپنے آپ كواس مجلس سے دور كر\_" بيرسب باتين گويا خود ايك مناظرہ ہى تھيں جس نے وحمن كى فكر كو خاك بيں ملاديا۔ (اعيان المثيعہ جلد ٢٢ صفحہ ٢١٥)

# (11)

# امام سجارٌ اور ایک شامی مرد

المام سجارٌ : كياتم ني اس آيت "قل لا استلكم عليه اجوا الا المودة في القويى" كم معنى سجح سجح بين الله يغيرًا آپ كمد و يج كد مجمع تم الوكون من تبلغ رسالت كا ابر كي شين جائي سوائ اس كد تم مير الميسط من عبت كرور (موده شور كل آيت ٢٣)

بوڑھا مخض: ہاں یہ آیت میں نے پڑھی ہے۔ امام سجالا: وہ المدیت رسول ہم لوگ ہیں۔ کیا تم نے سورة اسراء ک "خدایا! ہم وشمنان آل محر عاب جنات ہوں یا انس سے سب سے بیزار ہیں۔" اور امام کے سامنے توبہ کرتے لگا۔ جب اس یوڑھے مخص کی توبہ کی داستان بزید تک پیچی تو اس نے اس یوڑھے مخص کے قتل کا حکم دیا اس طرح بید راہ راست یانے والا یوڑھا مخص محبت محر و آل محر میں درجہ شمادت پر فائز ہوا۔

#### (11)

امام صادق " کے دست مبارک پر محد کا قبول اسلام معریس عبدالملک نام کا ایک مخض رہتا تھا اس کے پیخ کا نام عبداللہ تھا لهذااس مناء يراس الوعبدالله كهاجاتا تفاعبد الملك طحد تفااس كااعتقاديه تهاكه سيه دنیا خود خود وجود میں آئی ہے۔ اس نے سا ہوا تھا کہ شیعول کے امام حضرت صادق مدین میں رہے ہیں لہذااس نے مدینے کا سر کیا۔ جب وہ مدینے پہنچا اور امام صادق کا پد یوچھا تولوگوں نے اسے بتایا کہ امام مراسم فج انجام دینے کے لئے كمد ك جوئ بي وه كے كى طرف رواند ہواء كنار كعبد اس كى امام سے ملاقات ہوئی، امام طواف میں مشغول تھے، وہ بھی طواف کرنے والوں کی صفول میں داخل ہو گیا اور اس نے امام کو و شنی کی وجہ سے کندھا مارا۔ امام نے بوی نری سے ہو چھا جرانام کیا ہے؟ اس نے کما عبدالملك المام نے يوچھا تيرى كنيت كيا ہے؟ اس نے کما او عبداللہ امام نے یو چھا وہ سلطان جس کے تم بعدے ہو وہ زمین کا حاکم ب یا آسان کا اور تمهاری کنیت جو او عبداللہ ب تو وہ خداجس کے معدے کے تم باب ہو وہ زین کا خدا ہے یا آسمان کا خدا ہے؟ عبدالملک نے چھے جواب تد دیا۔ بشام آیت ۲۱ پڑھی ہے "وات دالقربی حقد" لیعنی پیٹیر کے قربی کا حق اداکرو؟

العراصا فحض : یہ آیت بھی میں نے پڑھی ہے۔
الم سحال : دورسول کی قرب اللہ معنی اللہ معنی میں اللہ معنی میں اللہ معنی میں اللہ معنی اللہ معنی میں اللہ میں اللہ معنی میں اللہ م

امام سجاد : وہ رسول کے قربی ہم ہیں۔ اے محض تم نے سورۃ انفال کی آیت اس پڑھی ہے "واعلموا انما غنمتم من شی فان للله خمسه وللرسول وللدی القربی" لیخی یاد رکھو جو بھی مال غنیمت تمارے ہاتھ آئے اس کا پانچوال حصہ خداورسول اور ان کے اقرباء کا ہے؟

يورها مخض: بال يه آيت بھي ميں نے پرهي ہے۔

الم سجارٌ: وہ پیغیر کے اقرباء ہم ہیں۔ اور کیا تم نے سورۃ اجزاب کی آیت ۳۳ کی طاوت کی ہے "انما برید الله لیدهب عنکم الوجس اهل البیت ویطهر کم تطهیرا" لینی اے الل بیت خدایہ چاہتا ہے کہ ہر قتم کی نجاست کو تم سے دور رکھے اور تم کو ایبا پاک و پاکیزہ رکھے جو پاک و پاکیزہ رکھنے کا حق ہے؟ بوڑھا مختص : بال یہ آیت بھی پڑھی ہے۔

امام سجاد : ہم وہ خاندان ہیں جن کی شان میں یہ آیہ تظمیر نازل ہوئی۔ یوڑھے شخص نے جب یہ سب سنا اور حقیقت واضح ہونے گلی تو پشیمانی کے آثار اس کے چرے پر نمایاں ہوئے اور وہ کتنے لگا: آپ کو خداکی فتم! کیا آپ نے جو پچھ کماوہ کتا ہے؟

امام سجادٌ : خداک فتم اور اپنے جد پینیبر کے حق کی فتم کہ ہم ہی وہ خاندان نبوت ہیں۔

بوڑھا مخص رونے لگا اور ہاتھوں کو آسان کی طرف بلند کر کے کہنے لگا:

ہونہ زشن بیں گئے ہونہ آسان پر گئے ہو تاکہ جہیں پتہ چل سکے کہ وہاں کیا ہے
تو اس جمالت کے سبب کیو کر خدا کا اٹکار کرتے ہو؟ جب تم موجودات زمین و
آسان کے نظام سے ناآشنا ہوجو وجود خدا اور اس کی وحدانیت کی حکایت کرتی جی
کیو کر خدا کا اٹکار کرتے ہو؟ کیا جو مخص جس چیز کا علم نہیں رکھتا اس کا اٹکار کردے؟
ملحد: آج تک کی نے جھ سے الی گفتگو نہیں گی۔

امام صادق : پس اس ساء پر تم شک و تردد میں موک شاید زمین کے اعدر اور آسان کے اوپر کوئی چیزیں مول یاند مول۔

طحد: بال شايد ايما مور اس طرح وه محر خدا الكارك مرطے سے لكل كر فك و ترود ميں پرد كيا۔

امام صادق : کیا جو تمیں جاتا اس پر جو جاتا ہو ولیل و برہان السکا ہے؟ اے براور مصری ! جھ ہے من لو اور ذہن نظین کرلو کہ ہم ہر گر وجود خدا کے بارے میں شک نمیں کرتے کیا تم چاند و سورج اور دن و رات کا مشاہدہ نمیں کرتے کہ وہ اپنے معین وقت پر آتے اور جاتے ہیں وہ اپنی حرکت میں دوسرے کے مجور ہیں اور اگر مجور نمیں ہیں تو کیوں کھی دن رات اور رات دن نمیں ہو جاتے ؟ اے براور مصری ! خدا کی قتم ہے سب مجبور ہیں کہ ان کو کوئی تھم وے۔ علی حادر مصری ! خدا کی قتم ہے سب مجبور ہیں کہ ان کو کوئی تھم وے۔ علی کہ ان کو کوئی تھم وے۔

امام صادق : اے برادر مصری ذراب تو بتاؤکہ تسارا عقیدہ اس بارے میں کیا ہے کہ زمانہ تمام موجودات کو زندہ کرتا ہے اور سب کو چلا رہا ہے اور آگر ایسا ہے تو مرنے والے مردول کو زمانہ پھرے زندہ کیوں نمیں کر دیتا؟ اے برادر! ین تھم جو امام صادق کا شاگر و تھا وہ بھی وہاں پر حاضر تھا اس نے عبدالملک ہے کہا المام کے سوال کا جواب کیوں نیس دیتے؟ عبدالملک ہشام کی بات من کر تو اور آگ بھولا ہو گیا امام صادق نے بوے پیارے کہا صبر کرو میرا طواف تمام ہو جائے اسکے بعد تم میرے پاس آنا تو پھر گفتگو کریں گے۔ جب امام نے طواف کھل کرایا تو وہ المام کے پاس آئر بیٹھ گیا اس وقت امام کے پاس ان کے پچھ شاگر و بھی بیٹھ تھے اسی ان ام کے پاس آئر و جھی بیٹھ تھے اسی ان ان کے پچھ شاگر و بھی بیٹھ تھے اسی ان ان کے پچھ شاگر و بھی بیٹھ تھے اسی ان ان ام اور عبدالملک کے در میان اس طرح سے مناظرہ شروع ہوا:

امام صاوق : کیاتم مانے ہو کہ زین کا کوئی ظاہر وباطن ہے؟ طحد : بی بال۔

> امام صادق : كيازين كے ينچ مح مو؟ الحد: نسي

امام صادق : پس تميس كيے معلوم كد زين كے فيچ كيا ہے؟ طحد : زين كى تهد كاعلم تو نيس بے ليكن مان كرتا بول كد فيچ كي

امام صادق : گمان و شک ایک قتم کاعلاج به جب انبان کی چیزیس یقین حاصل نه کرسکے تو پھر گمان پر عمل کرتا ہے۔ پھر امامؓ نے فرمایا کیا آسان پر گھے ہو؟ ملحد : حس

امام صادق : کیا تہیں معلوم ہے کہ آسان پرکوئی چریں موجود ہیں؟ طحد : تبین۔

الم صادق : عجب بات ب كه جب تم نه مرق ك موند مغرب ك

الم نے اسکی طرف متوجہ ہوکر کما کیا جھے بعض ماکل پر مناظرہ کرنے آئے ہو؟ الن الی العوجاء کنے لگا: اے فرز عدر سول بے شک بیں ای مقصدے آیا ہوں۔ المام صادق : تم پر تعجب ہے کہ ایک طرف خدا کا انکار کرتے ہو دوسری طرف بھے ویڈ بیر خدا کا فرز عد کتے ہو۔

انن افی العوجاء: میری عادت محصے ایس بات کرنے پر مجور کردہی ہے۔ امام صادق: لو پیرتم خاموش کیوں ہو؟

الن افی العوجاء: آپ کارعب و جلال باعث بنا ہوا ہے کہ میری ذبان
کلام کرنے سے قاصر ہے اگرچہ میں نے بڑے بوے دانشندوں اورخطیوں سے حث
کی ہے اورانمیں فکست دی ہے۔ لیکن کوئی مجھے آپ کی طرح مرعوب نمیں کرسکا۔
کی ہے اورانمیں فکست دی ہے۔ لیکن کوئی مجھے آپ کی طرح مرعوب نمیں کرسکا۔
امام صادق : اب جبکہ تم گفتگو شروع نمیں کررہے تو میں خود گفتگو کا
آغاذ کرتا ہوں اور پھر آپ نے اس سے فرمایا تم کی کے بناتے ہوئے ہویا نمیں ؟
المن المی العوجاء: میں کی کابرنایا ہوا نمیں ہوں۔

امام صادق : دراتم یہ توبتاؤکہ اگر کی کے بنائے ہوئے ہوتے تو کس طرح کے ہوتے۔

انن افی العوجاء کافی دیر خاموش رہا اور اپنے نزدیک پڑی ہوئی لکڑی کو ہاتھ میں کیکڑی کو اتھ میں کیکڑی گئری کے ہاتھ میں کیکڑی گئری اس طرح کے میں کیکڑی چیزوں میں اس طرح کے میوب مثلاً بوایا چھوٹا ہوتا یا متحرک اور جامہ ہوتا ہے سب صفین پائی جاتی ہیں۔ امام صادق : اگر مخلیق چیزوں کی ان صفات کے علاوہ دوسری صفات تم منیں جانے ہو تو یاد رکھو کہ تم خود ہی ایک مخلیق ہولہذا خود کو بھی کسی کا بنایا ہوا

یہ سب مجبور ہیں کیونکہ آسان اور اور زشن نیجے ہے کیول آسان نیجے اور زشن اوپر چلے نمیں جاتے کیول موجودات آلیں میں ایک دوسرے سے مل نمیں جاتے؟ عبدالملك نے جب الم على يد محكم استدلال سے تواب اس كا شك كا مرحله محلى یقین و ایمان میں بدل چکا تھا وہ فورا امام کے سامنے ہی ایمان لے آیا اور گواہی وی ك خدا وحده لاشريك ب- اسلام فدب حق بيعك ويى خدا زين و آسان كا مالک ب جس نے ان دونوں کو اپنی اپنی جگد روکا جوا ب\_ امام کا ایک شاگرد جس کا نام حمران تھا اٹھا اور کنے لگا میرے مال باب آپ پر قربان بیعک آج جس طرح مظران خدا آپ کے ہاتھول ایمان لا رہے ہیں ای طرح کل آپ کے جد پیغیر اكرم ك باتھول اسلام لائے تھے۔ عبدالملك جو البھى تازہ مسلمان ہوا تھا امام سے عرض كرنے لگا مجھے بعوان شاكرو تبول كريں۔ امام نے اپنے معتد عليه شاكرو ہشام بن حکم کو بلایا اور کہا عبدالملک کو اپنے ساتھ لے جاؤ اور اس کو اسلام کی تعلیم دو، بشام المام كى طرف ے معين كرده زيروست استاد تھ، بشام نے عبدالملك كو ا بنياس بلايا اور اس كو اصول عقائد واحكام اسلام كى تعليم دى تاكه وه ايك سيح اور یاک عقیدہ کے ساتھ رہ سکے امام بشام کے اس طریقہ تعلیم کو بہت پند کرتے تقر (اصول كافي جلد اول صغير ٢٧- ٢٤)

(11)

ائن الى العوجاء اور امام صادق

عبد الكريم عامى مخض جو انن الى العوجاء كے عام مصور تھا أيك ون امام صادق كى بارگاه ميں آيا، ويكھالمام كے پاس أيك كروه ينھا ہوا بيد بھى خاموش بيٹھ كيا۔ (11)

این افل العوجاء پھر تیسرے ون اہام صادق کے پاس آیا اور کھنے لگا آپ سے آج پھر کھے ہوال کرنے آیا ہول۔

امام صادق: جو پوچمنا چاہے ہو پوچھور

الن الى العوجاء: آپ كے پاس اس يركيا وليل بك يد وايا حادث بيا حيد ميں تقى اور اب وجود ميں آئى ہے؟

امام صادق : ہر چھوٹی ہوئی چیزوں کو تصور کرو اگر کوئی اضافی چیز ہو تو
اس کو اس کے ساتھ ضم کرو تو وہ چیز ہوئی ہو جائے گی کی حال انقال کا ہے کہ
حالت اول میں چیز چھوٹی ہوتی ہے دوسری حالت میں ہوئی ہو جاتی ہے۔ حادث
کے معنی بھی کی ہیں اگر وہ چیز قدیم ہوتی تو دوسری صورت میں تبدیل نہیں
ہوسکتی، کیو تکہ ہر وہ چیز جو نابود یا حضیر ہو، دوبارہ پیدا ہونے اور نابود ہونے کی
صلاحیت رکھتی ہے۔ لیذا یہ موجود عدم سے حاصل ہوتا ہے اگر فرضا وہ چیز قدیم
صلاحیت رکھتی ہے۔ لیذا یہ موجود عدم سے حاصل ہوتا ہے اگر فرضا وہ چیز قدیم
صلاحیت رکھتی ہے۔ لیذا یہ موجود عدم سے حاصل ہوتا ہے اگر فرضا وہ چیز قدیم
علی اور ہوئی ہو جانے کی وجہ سے متغیر ہوئی اور حادث ہوگئی ہے تو بھی اسے قدیم

لئن افی العوجاء: چلیں فرض کریں کہ چھوٹے یا بوے ہونے کی وہی حالت ہے جو آپ نے فرمائی جو اس دنیا کے حادث ہونے کی حکایت کرتی ہے لیکن اگر سب چزیں اپنے چھوٹے من کی حالت پر باقی رہیں تو آپ کے پاس ان کے حدوث پر کیا دلیل ہے؟

المام صادق : حارى عث كا محور يك موجوده ونياب جو تغيرك حالت

جانو كيونكه اى طرح كى صفات تم اين وجود ش بهى ياؤك-ائن الى العوجاء: آب نے مجھ سے ايسا سوال كيا ہے

امام صادق : اگریہ فرض کرایا جائے کہ پہلے کی نے تم ہے اس حتم کا سوال جمیں کیا تو یہ کیے کہ کئے ہو کہ آئندہ بھی کوئی اس حتم کا سوال تم ہے جمیں کرے گا۔ اس طرح تم نے خود اپنی بات پر نقض وارد کردیا کہ تمام پہلی اور چھیلی چیزیں برابر ہیں۔ لیذا اس بنا پر ایک چیز کو مقدم اور ایک چیز کو مؤخر مائے ہو۔ اے عبدالکر یم یہ بناؤ کہ اگر جمارے پاس سونے کے سکوں سے بھری ہوئی حقیلی ہو اور کوئی تم ہے کہ اس تھیلی ہیں سونے کے سکوں سے بھری ہوئی کہ حقیلی ہو اور کوئی تم ہے کہ کہ اس تھیلی ہیں سونے کے سکو ہیں اور تم جواب بیں کو جمیں اس میں کوئی چیز نمیں ہے۔ وہ تم سے کے کہ سونے کے سکے کی علامت کیا ہے تو اگر تم طلائی سکول کی صفت نہ جانے ہو تو کیا تم اس سے کہ سکتے ہو کہ اس تھیلی ہیں سونے کے سکے کہ سونے کے سکے کی علامت کیا ہے تو آگر تم طلائی سکول کی صفت نہ جانے ہو تو کیا تم اس سے کہ سکتے ہو کہ اس تھیلی ہیں سونے کے سکے جیس ہیں۔

این افی العوجاء: جیں آگرنہ جانتا ہوں تو جیں کہ سکتا کہ جیں جی۔
امام صادق : تو یاد رکھو کہ اس جمان کی وسعت اس تھیلی ہے کہیں زیادہ ہے لیذا اب جیں پوچھتا ہوں کہ کیا ہے جمان مصنوع ہے ؟ کیونکہ تم تو مصنوع پروں کی خصوصیت کو غیر مصنوع چروں کے مقابل بیں جیں جانتے ہو جب گفتگو اس حد تک پیچی اور این افی العوجاء ہے کوئی جواب نہ بن پڑا تو وہ شر مندہ ہو کر خاموش رہا اس کے بعض ہم مسلک مسلمان ہوگئے اور ایمن اپنے کفر ہی پر ڈٹے رہے۔ (اصول کافی جلد اول صفح ۲۷)

ہیں، اور بے شک ایما ہی ہے تو ہم ہی کا میاب ہیں اور اگر حق تمہارے ساتھ ہے،
اور یقینا ایما نہیں ہے تو ہم اور تم دونوں کا میاب ہیں۔ چنانچہ ہم دونوں حالتوں میں
کامیاب ہیں لیکن تم ان دونوں صور توں میں ہے ایک میں بلاک ہوجاؤ گے۔
اسی دوران اتن الی العوجاء کی حالت بدلنے گلی وہ اپنے اطرافیوں سے کئے
لگا میرے قلب میں درد محسوس ہو رہا ہے جھے لے چلو جسے ہی اس کے اطرافی
اے لے وہ راستہ ہی میں مرچکا تھا۔ لہذاوہ ای طرح کفر کی موت مرا۔

(YI)

عبدالله ویصانی کا بشام کے سامنے مسلمان ہونا جیما کہ پہلے گزرا کہ بشام بن عم الم صادق " کے ایک لائق شاگرد تھے۔ ایک دن ایک منکر خدا عبداللہ دیصانی نے بشام سے طاقات کی اور پھے سوالات کئے:

عبداللہ: کیا آپ کا کوئی خدا ہے؟ ہشام: بال۔ عبداللہ: کیا تمہارا خدا قادر ہے؟ ہشام: بال وہ ہر چیز پر قدرت و تسلط رکھتا ہے۔ عبداللہ: کیا تمہارا خدا پوری دنیا کو آیک مرغی کے انڈے کے اندر بعد کرسکتا ہے؟ جبکہ دنیا چھوٹی ہو اور نہ مرغی کا انڈا ہوا ہو؟ ہشام: اس سوال کے جواب کے لئے ججھے مہلت دو۔ یں ہے اور اگر اس جہان کے علاوہ ووسرے کمی جہان کی حدے کریں تو کو یا وہ بھی ایک بعد میں آنے والی و نیا ہے یا پہلے والی ہے تو سے بھی وہی حادث ہونے کے معنی ہیں اور اگر بھول تمہارے چھوٹی چیز اپنی چھوٹی ہی حالت پر باتی رہ تو سے رہ علق ہے گر جب ای چھوٹی چیز کے ساتھ کوئی دوسری چھوٹی ہی چیز ضم کی جائے تو وہ بوی ہو جائے گی لیذا اشیاء کا تغیر و تبدل خود الن کے حادث ہونے کی دلیل ہے۔

(10) ائن الى العوجاء كى ناگهانى موت

انن الى العوجاء اور امام صادق ك ورميان مناظر ي ك دوسر ي سال كنار كعبه ير چر امام صادق ي ملاقات مولى - امام ك كى چائن والے في امام كار كعبه ير چر امام صادق ك ملاقات مولى - امام كى كى مولا ! كيا امن الى العوجاء اب تك مسلمان نبيس موا ؟

الم تے جواب میں فرمایا: اس کا قلب اسلام کے مقابل اندھا ہے وہ جر گر ایمان لانے والا ضیں ہے۔ جیسے ہی امام کی نگاہ این الی العوجاء پر پڑی آپ مے کہا: اب یمال کیوں آئے ہو؟

الم : تواب تك افي سركشي اور كرابي پرباقي ب؟ انن الى العوجاء جيسے اى بات شروع كرنا جا بتا تقالمام نے قرمايا : مراسم في بيس مجاولد سيح نبيس ب- فير آپ نے اس كى عباكو بلاتے ہوئ كماكد أكر حقيقت واى ب جس كے ہم معتقد

امام صادق : وہ خداجو اس بات پر قادر ہے کہ جو کچھ بھی تم دیکھ رہے ہو اس آگھ کے اعدر ہے جو دال کے برار ہے تو کیا وہ اس کا نتات کو مر فی کے انڈے میں چھوٹا کے بغیر اور انڈے کو یوا کے بغیر قرار نہیں دے سکتا؟

ہشام ای وقت اٹھے اور المام صادق کے ہاتھ پیروں کو ہوسہ دیا اور کھنے 
لگا: یا من رسول اللہ! میرے سوال کا اتنا ہی جواب کافی ہے۔ ہشام اپنے گھر چلے 
کے دوسرے دن جب عبداللہ دیصائی ہشام کے پاس آیا اور کھنے لگا بیس صرف کھنے 
آگا ہوں نہ کہ گزشتہ دن کے سوال کا جواب لینے۔ ہشام کھنے گگے اگر اس سوال کا 
جواب بھی چاہتے ہو تو لو سنو۔ امام کا جواب من وعن لقل کردیا۔

عبدالله ویصائی نے چاہا کہ خود امام کے پاس جائے اور سوالات کرے لهذا وہ امام صادق کے گر آگر ان کی زیارت سے مشرف ہوا اور کھنے لگا: جعفر انن محمد مجھے میرے معبود کی طرف رہنمائی کیجئے۔

المام صادق: تمارانام كيا ؟؟

عبدالله باہر چلا گیا اور اپنا نام نہ بتایا اس کے دوستوں نے اس سے لاچھا تم نے اپنا نام کیوں نمیں بتایا اس نے جواب دیا میں اگر اپنا نام عبدالله لیحتی بعد و ضدا بتا دیتا تو وہ یہ ضرور پوچھتے کہ جس کے تم ہدے ہو وہ کون ہے؟ عبداللہ کے دوست کئے گئے جاؤ امام سے کو آپ مجھے معبود کی طرف رہنمائی کریں اور میرا نام نہ پوچھیں۔ عبداللہ نے جاکر ایبا بی کیا۔

امام صاوق : جاؤ قلال جكه جاكر بيض جاؤ عبدالله جاكر بيض كيا- اى الثاء مين امام ك ايك فرزند جن ك باتحد مين مر في كالثرا تقااور وه اس س كيل

عبدالله: أيك سال تهيس مسلت دينا بول-

بشام اپنی سواری پر سوار ہوئے اور امام صادق کی خدمت میں آکر عرض کرنے کے فرزند رسول اعبداللہ ویصانی میرے پاس آیا اور ایک ایبا سوال جھ سے کیا جس کا جواب میں مہیں دے سکا

المام صادق: اس كاسوال كياب؟

بشام: وہ کہ رہا تھا کہ کیا خدا اپنی قدرت کے پیش نظر دنیا کو اپنی وسعت کے ساتھ مرفی کے اللہ ہے میں قرار دے سکتا ہے یا نہیں؟ امام صادق : اے بشام تہمارے پاس کتنے حواس ہیں؟ بشام: حواس خس: (1) قریب ماصر (ع) قریب اللہ میں؟

بشام: حاس خسد: (۱) قوت باصره (۲) قوت سامعه (۳) قوت لاميه (۴) قوت ذاكفه (۵) قوت شامه

> المام صادق : ان ميس سے سب سے چھوٹی قوت كونى ہے؟ بشام : قوت باصرم

المام صادق: اس قوت باصره كو آنكه بن قرار ديا كيا ، بمى اس كا اعدازه كيا ب؟

مشام: کی بال امام ! وہ آگھ ایک دال کے دانے کے مرام ب یا شاید اس سے بھی چھوٹی ہے۔

المام صادق : اے بشام! ذرااہے سامے، اور اور نیج تگاہ ڈالو اور بتاؤ کہ تم کیادیکھتے ہو؟

بشام: آمان، زين، كمر، باله، بيان، شريل، لوگ سب نظرار بيل-

تم لوگ كتے موكد دوخدا بين وه ال عن تقن تصورات سے خالي تيس بين : (١) يا دونوں طاقت ور اور قديم ين (٢) يا دونول ناتوال بين (٣) يا ايك توى اور دوسرا ناتوال ب- لبذا پہلی صورت میں کیوں پہلا دوسرے کو میدان سے بٹا شیس دیتا تاکہ خود تنها اس بوری دنیا پر حکومت کرے۔ لہذا اس دنیا کا ایک بی نظام ہونا اس بات پر ولیل ہے کہ اس کا حاکم بھی ایک ہے۔ لمذا خدا قوی مطلق ہے۔ تیری صورت مھی خدائے مکتا و واحد کو میان کرتی ہے اور ہاری بات کو شامت کرتی ہے کیونکہ وہی خدا قوی ہے لیکن دوسری صورت میں وہ دونوں ایک جت سے متفق ہیں اور ایک اعتبار ے آپس میں اختلاف ہے ایک صورت میں ضروری ہے کہ ان میں ایک "مابه الامتياز" ہو تأكد أيك كا دوسرے سے امتياز ہوسكے ليني الي چيز جو أيك خدا ميں ہو دوسرے میں نہ ہو اور بیہ بھی ضروری ہے کہ وہ "ملبہ الامتیاز" قدیم ہو یعنی ابتدا ہے ان دونول خداول کے ساتھ ہو، تاکہ اگرای ترتیب سے فرض کرتے جائیں تو کئی خداؤل کا ہونالازم آئے گا۔ لبذا ضروری ہے کہ کسی آخری خدا کے قائل ہوں۔ دونی پرست: وجود خدا پر آپ کی کیادلیل ب؟ المام صادق : بيد بوري دنيابيه تمام محلوق الينه مان وال كي نشان دي كرتى ہے جيساكہ تم ايك اچھى بنسى موكى تيار بلڈنگ كو ديكھ كر اس كے منالے والے كى تعريف كرتے ہو أكرچه اس كے منانے والے كو تم نے نہ ويكھا ہو۔ وونى يرست: خداكياب؟

رے تے وہاں پنے۔ امام نے اس سے سے کما لاؤ مجھے یہ اندا تو دیدو۔ امام نے اللے کو ہاتھ میں لیتے ہوئے عبداللہ کو متوجہ کرتے ہوئے کما: اے عبداللہ دیصانی ذرااس افلے کی طرف نگاہ کروے کہ یہ انڈا کتنی چیزوں پر مشتل ہے۔ (۱) موئی کھال (۲) پھر اس کے نیجے باریک اور مضبوط کھال (۳) وہ سونے اور جاعدی کے رنگ کے دریا ہیں جو مجھی تھی آئیں میں نمیں ملتے۔ نہ سونا جاندی سے ال پاتا ہے اور نہ جاندی مونے سے بلعد اپنی ای حالت پر باقی رہتے ہیں۔ پھر اگر اے استعال ند کیا جائے اور اے گری دی جائے تو ایک خوصورت چوزہ اس سے باہر آتا ہے کیا تماری نظر میں ہے سب تصحیلات بغیر تدیر وارادے کے وجود میں أَكْنَى بين؟ عبدالله ويصافي كافي وير تك سر جهكائ خاموش رما بجر جب نور ايمان اس کے قلب پر پڑا تو اس نے سر اٹھایا اور کماکہ: بیس گواہی دیتا ہوں کہ خدا وحدا لاشريك ب اور محر اس كے بندے اور رسول بين اور آپ خداكى طرف ب لوكول پر جحت بين-لدايس ايخ سابقه باطل عقيدے سے توب كر تا بول اور حق كى طرف آتا مول\_(اصول كافى جلد اول صفحه 24 \_ ٠٠)

> (14) دوئی پرستول کا امام صادق سے مکالمہ

دوئی پرست امام صادق کی بارگاہ یس آئے اور اپنے عقیدے کا دفاع کرنے گئے۔ ان کا عقیدہ یہ تفاکہ اس کا تنات کے دوخدا بیں ایک نیکیوں کا خدا دوسرابدیوں کا خدا۔ امام صادق نے ان کے اس عقیدے کی رد میں فرمایا کہ یہ جو

خیالات اسکوورک کر عظم بین اورزمائے کے ردوبدل اس میں کوئی تبدیلی نمیں لاعتی۔

المام صاوق : خداتمام چرول كودرك كرف بين حواس كا محتاج شيس اورنه اى

مدینہ کے بعض دونوں کے مخالف تھے۔ یہاں تک کہ میں نے اپنے پورے عالیہ موال الم سے کے اور الم نے جواب دیے، پھر ابوطیفہ کنے لگا: "الیس اعلم الناس اعلمهم باختلاف الناس" یعنی کیا لوگوں میں سے زیادہ اعلم وہ نہیں ہے جو مختلف لوگوں کے نظریات سے آگاہ ہو۔ (انوارالبہیہ صفحہ ۱۵۲)

#### (19)

المام صادق كا أيك "خدانما" مخض سے مكالم

المام صادق کے زمانے میں ایک محض جعد عن در ہم مای بدعت گزار اور اسلام كا خالف تقا اس كے كچھ جاتى مجى تے عيد قربان كے ون اے سزائے موت دی گئے۔اس نے ایک ون ایک شخصے میں کھ یانی و خاک ڈالی، جب تھوڑے دنول بعد ال شیشے میں حشرات پیدا ہوئے تو اس نے لوگوں میں آکر صداوی کہ ان حشرات كا پيدا كرف والا يس مول كيونكه ين ان كى پيدائش كا سب منا مول لداان كا خدايل مول كي مسلمانول في جب يه خرالام صادق تك يا يالى تو آپ نے فرمایا ذرااس سے جاکر ہو چھو کہ اس شیشے کے اندر کتنے حشرات ہیں؟ اور ان یں سے کتنے زاور کتنے مادہ ہیں؟ ان کا وزن کتا ہے؟ اور اس سے کمو کہ ڈرا ان کو دوسری مثل میں تبدیل تو کردے کیونکہ جو کی چرکا خالق ہوتا ہے اسے اتنی قدرت ہوتی ہے کہ وہ اس کی شکل و صورت کو تبدیل کر سکے لہذا جب لوگوں نے اس "خدا نما" ے جاکر اس فتم کے سوالات کے او وہ جواب نہ دے سکا۔ اس طرح اس كى سازش ماكام مو كق\_ (سفية الحار جلد اول صغير ١٥٧)

### (IA)

## منصور کے دربار میں ایک مکالمہ

انن شر آشوب مند الوطیف ے روایت کرتے ہیں کہ حس من زیاد نے حفیوں کے امام او صفید سے سوال کیا کہ آپ کے نزدیک لوگوں میں سب سے زیادہ فقیہ مخض کون ہے؟ او منیف نے اس کے جواب میں کمالوگول میں فقید ترین مخض جعفر بن محم ليني "امام صادق" " بين كيونكه جب منصور دوانقي (جو دوسرا عمای ظیفہ تھا) نے حضرت کو اسے یاس بلایا اور جھے اس طرح کا پیغام تھجا کہ اے او طنیفہ لوگ بہت زیادہ جعفر این محد کے فریفتہ ہو گئے ہیں لہذا کچے سخت تم کے مائل تار كرو تاكد ان سے ايما مناظره كيا جائے جن كا وہ جواب ند دے علين اور ان كا مقام و مرجد لوكول كى تكاه سے كر جائے چنانچد ميں نے ٢٠٠ سوال تيار كے اور منصور کے یاس کوفہ وبصرہ کے در میان واقع ایک شرء جا پنجا۔ جب میں وہال وربار میں پنجا تو دیکھا امام صادق منصور کی سیدھی طرف بیٹے ہوئے ہیں، جیسے ہی میری نگاہ امام صادق پر بڑی تو ایک عجیب قتم کا رعب و جلال میرے قلب بر اثر انداز ہوا جو متصور کو دیکھنے سے بھی ند ہوا تھا، میں نے سلام کیا، متصور نے مجھے بیٹھنے کو كما اور الم صادق كى طرف متوجه بوكر كين لكابيه بين الو حنيفه المام صادق في فرمایا بال میں اس کو پھانتا ہول۔ پھر منصور میری طرف متوجہ ہو کر کہنے لگا ایج موالول کو شروع کرو۔ یس ایک ایک موال کر کے بوچھتا رہا، امام مجھے جواب دیے رب اور فرماتے رہے اس مسلے میں تم لوگ یہ کتے ہو چین والے بید کتے ہیں اہل مدید یول کتے ہیں۔ امام کے جوابات مارے نظریہ کے موافق تھے۔ بھن اہل

يس بر مكان مين اس كانام "اله" و معبود ب-

ہشام کتے ہیں کہ جب میں واپس لوٹا اور اوشاکر کے پاس جاکر اس کے موال کا یہ جواب دیا تو وہ کئے لگا یہ تمہارا جواب شیں ہے کیا اس جواب کو تجازے لائے ہو؟ (مفینة المحار صفح ۱۲۸)

### (11)

شاگروان امام صاوق كا ايك شامى دانشمند سے مكالمه امام صادق ك زمانے ميں ايك شام كادانشند (جوسى عالم دين تھا) كمد آيا

اور امام صادق کے سامنے اپنا یول تعارف کرایا کہ "میں علم کلام و فقد سے آشنا ہول، سال آپ کے شاگردول سے مناظرہ کرتے آیا ہول۔"

المام صادق : تسارى مفتكو پنيبر ك اتوال كى روشنى من بي اپنى

طرف ہے؟

شامی وانشمند: کچھ پغیرے ل گئے ہ، کچھ اپنی طرف ہے۔

المام صادق: إلى تم يغيرك شريك بوع؟

شامی وانشمند: نبین میں پیفیر اکرم کا شریک نبین ہوں۔

امام صاوق : كياتم يروى نازل موتى ع؟

شای دانشمند: نیں۔

المام صادق : أكر اطاعت يغير كو داجب جانة بو توكيا ابني اطاعت كو

بھی واجب جانے ہو؟

#### (1.)

كياآب اس جواب كو حجازے لائے ہيں

ابوشاكر ديساني المام صادق كے زمانے كا بدا مشهور و معروف دانشمند تھا۔ خدائے واحد كا انكار كرتے ہوئے دو خدا مانيا تھا۔ آيك نور كا خدا آيك ظلمت كا خدا اور اپني كلامي گفتگو سے اس كو جامت بھى كرتا تھا اى لئے وہ ند ہب ديساني كا رئيس قرار پايا اس كے كئي شاگرد تھے حتى كہ خود ہشام بن تھم (پہلے بچھ عرصہ اى كے شاگرد رہے تھے) اب اس كے تراثے ہوئے اشكالات كا ايك نمونہ ملاحظہ كريں :

اوشاكركى نظر مين اس نے قرآن ير اشكال كيا تقالبذا ايك ون وہ بشام ين حكم (جوكه المم صادق كے خاص شاكرد تھے) كے ياس آيا اور كيتے لكا: قرآن میں ایک آیت ہے جو مارے عقیدے کے مطابق دوخدا ہونے کی تقدیق کرتی ے۔ بشام : وہ کوئی آیت ہے؟ الاشاكر : مورة زخرف كى آيت ٨٣ : "وهوالذى فى السماء اله وفى الارض اله" لعنى خداوه ب جو زمين كا تهى معبود ب، آسان كا معرود ب- لهذا آسان كا بھى ايك معبود ب اور زمين كا بھى ايك معبود ب\_ بشام کتے ہیں کہ مجھ میں میں آیا کہ اے کیے جواب دوں ای سال میں خاند کعبہ کی زیارت سے مشرف ہوا اور امام صادق سے یہ ماجرا بیان کیا۔ امام صادق نے فرمایا : سے مفتکواس بے دین خبیث کی ہے جب تم واپس لوٹنا تو اس سے پوچھنا تيراكوفي ميل كيانام ب؟ وه كے كافلال، پھراس سے يوچھنا تيرابھره ميں نام كيا ے؟ وہ کے گا فلال، پھر اس سے کمنا مارا بروروگار بھی ایا بی ہے۔ اس کا زمین من محى نام "اله" باس كا آسان مين محى نام "اله" بـ اى طرح دريا صحراول جو كمد بن حرم كے اطراف بن بهال ير امام كے لئے لكايا كيا تھا اور جب امام نے ديكھا تو امام كى تكا ور جب امام نے ديكھا تو امام كى تكاہ ايك بھا گئے ہوئے اونٹ ير برى آپ نے فرمايا كعب كے خداكى حتم بداونث سوار بشام ہے جو يمال آرہا ہے۔

حاضرین سوچنے گئے کہ شاید ہشام سے امام کی مراد وہ ہوں جو عقیل کے فرزند ہیں کیونکہ انہیں امام زیادہ دوست رکھتے تھے۔ ناگاہ دیکھنے والوں نے ویکھا کہ اونٹ نزدیک ہوا اور سوار ہشام بن حکم ہیں جو امام کے خاص ہوے شاگر دہتے، امام کے پاس آئے۔ اس وقت ہشام نوجوان تھے اور ان کی داڑھی کے بال تازے آنا شروع ہوئے تھے دیگر حاضرین ان سے سن وسال میں ہوئے تھے۔

جیے بی ہشام آئے امام صادق نے ان کا گرم جو ٹی کے ساتھ استقبال کیا اور ان کو بیٹھنے کے لئے جگہ دی اور ان کے بارے میں قربایا: "ھذا ناصونا بقلبه ولسانه ویده" بینی ہشام اپنے دل وزبان اور عمل سے ہماری عدد کرنے والے ہیں۔ پھر امام ان علم کلام کے ماہر شاگرووں کی طرف متوجہ ہوئے اور آیک آیک کو اس وانشمند مای سے مناظرہ کرنے کو کھا۔

پہلے حمران سے کما تم جاؤ اور اس مرد شای سے مناظرہ کرووہ گئے اور اس مرد شای سے مناظرہ کرووہ گئے اور اس مرد شای کے ساتھ مناظرہ کیا اور کچھ دیر نہ گزری تھی کہ وہ مرد شای حمران کے سامنے بے جواب ہو گیا۔ پھر امام نے مؤمن الطاق سے کما کہ اب تم اس شای سے جاکر مناظرہ کرو۔ انہوں نے جاکر اس مرد شای سے مناظرہ کیا ابھی زیادہ دیر نہ گزری تھی کہ آپ کو اس مرد شای پر فتح ہوئی۔ پھر امام نے بشام بن سالم سے کما یہ بھی گئے مگریہ اس مرد شای کے مقابے بیں برادر رہے۔ اس وقت امام نے قیس یہ بھی گئے مگریہ اس مرد شای کے مقابے بیں برادر رہے۔ اس وقت امام نے قیس

شامی وانشمند: نہیں، اپنی اطاعت کو واجب نہیں جانا۔
امام صادق نے اپنے ایک شاگرد یونس بن یعقوب کی طرف رخ کیا اور
فرمایا اے یونس! اس سے پہلے کہ تم اس کے ساتھ حدہ و مناظرہ کرواس نے اپنے
آپ کو مظوب کرلیا ہے کیونکہ بغیر دلیل کے اپنی بات کو جمت جانتا ہے۔ ال
یونس! اگر تم علم کلام کو صحیح طریقے سے جانتے ہوتے تو اس مرد شامی کے ساتھ
تم مناظرہ کر کے تھے۔ (علم کلام اصول وعقائد کا علم ہے جو استدلات عقلی و نعتی
سے حدہ کرتا ہے)۔

لیولس نے کہا: افسوس ہو مجھ پر کہ میں علم کلام کے بارے میں آگاہی انسیں رکھتا، لیکن مولا! میں آپ پر قربان ہو جاؤں آپ ہی نے مجھے حصول علم کلام سے منع فرمایا تھا کہ وائے ہو ان لوگوں پر جو علم کلام سے مروکار رکھتے ہیںاورجولوگ سے کتے ہیں کہ بیہ صحیح ہے اوروہ غلط، بیہ مجھ میں آرہا ہے اوروہ نہیں۔

بیںاورجولوگ سے کتے ہیں کہ بیہ صحیح ہے اوروہ غلط، بیہ مجھ میں آرہا ہے اوروہ نہیں۔

امام نے قرمایا: میں نے جو روکا تھا وہ اس کلام سے روکا تھا جو اپنی طرف سے جعل کیا ہو اور ہم المبیت کا کلام نہ ہو۔ اے یونس! تم عامر جاؤ اور جس منتکلم یعنی علم کلام کے جانے والے کو دیکھو یمال لے کر آؤ۔

یونس کہتے ہیں کہ بیل امام کے پاس سے رخصت ہوا اور علم کلام بیل عبور رکھنے والے چار افراد حمران بن اعین، مؤمن الطاق احول، بشام بن سالم اور قیس بن ماصر کوچو میری نظر بیل علم کلام بیل زیادہ ماہر نقے اور جنوں نے علم کلام امام سجاد سے سکھا تھا، لے کر امام کی خدمت بیل پہنچا۔

جب سب جمع ہو گئے تو امام صادق نے اپناسر خیمہ سے باہر تکالا وہی خیمہ

ہوں اور انسانوں کے درمیان اس نے دوستی والفت پیدا کی تاکہ اس الفت و دوستی

کے سبب ایک دوسرے کی مدد کریں اور ایک دوسرے کو قوانین اللی ہے آگاہ کریں۔

ہشام: وہ خدا کی ججت کیا ہے؟

مرد شامی: وہ جت خدا، رسول خدا جیں۔

ہشام: رسول خدا کے بعد ججت خدا قرآن و سنت ہے۔

مرد شامی: رسول خدا کے بعد ججت خدا قرآن و سنت ہے۔

مرد شامی: رسول خدا کے بعد ججت خدا قرآن و سنت ہے۔

ہشام: کیا قرآن و سنت آج کل کے اختلافات دور کرتے کے لئے

واکدہ مند جیں؟

مروشای: بال-

ہشام: پس کیوں میرے اور تیرے درمیان اختلاف ہے جس کی وجہ سے تم شام سے یمال کے آئے ہو؟ مرد شامی اس موال کے سامنے خاموش رہا اور امام صادق نے اس سے کما کیوں جواب شیں دیے؟

مرد شامی: میں اگر ہشام کے جواب میں ہد کہوں کہ قرآن و سنت مارے در میان اختلافات کو دور کرتے ہیں تو ید غلط بات ہوگی کیونکہ قرآن و سنت کی عبارات مخلف ہیں، اگر یوں کہوں کہ ہمارا اختلاف فظ قرآن و سنت کو سمجھنے میں ہے جو ہمارے عقیدے کو ضرر نہیں پہنچاتا تو دوسری طرف ہم میں ہے ہر ایک ادعاء حق کرتا ہے۔ اس اغتبارے قرآن و سنت مارے دفع اختلاف کے لئے تو سود مند نہیں ہیں۔

المام صاوق: اب سوال كاجواب ذراخود بشام سے يو چھو، وہ خود حميس

ین ماصرے کما وہ بھی گئے اور اس مرد ای سے مناظرہ کیا امام جو ان سب مناظروں کا مشاہدہ فرمارہ بنے مسکرائے کیونکہ اب وہ مرد شامی بالکل مفلوب ہوچکا تھا اور اس کے چرے سے عاجزی ظاہر ہورہی تھی۔ (اصول کافی جلد اول صفحہ ۱۷۱)

(44)

ہشام بن علم کا مروشائی سے مکالمہ جیساکہ پہلے والے مناظرے بیں گزرا کہ ہشام بن علم امام صاوق کے خاص شکرد تھے اور امام نے اس شائی دانشند سے کما: اے مخض! اب ورا اس جوان سے مناظرہ کرووہ مردشائی ہشام بن علم سے مناظرہ کرنے پر تیار ہوگیا ان دونوں کی گفتگو امام نے سامنے اس طرح سے شروع ہوئی:

مروشامی: اے جوان! تم اس مرد "بیعی امام صادق" کی امامت کے بارے میں بھھ سے سوال کروکیونکہ میں اس موضوع پر تم سے گفتگو کرنا چاہتا ہوں۔
بارے میں بھھ سے سوال کروکیونکہ میں اس موضوع پر تم سے گفتگو کرنا چاہتا ہوں۔
بشام نے جب اس مردشامی کی امام کے بارے میں اس طرح کی بے ادبی و گفتا فی دیکھی اور سی تو غصہ کے مارے ان کابدن لرزنے لگا اس عالم میں اس مردشامی سے کما ذرا سے متاؤ کہ خدا تمام بعدول کی زیادہ خیر و سعادت چاہتا ہے یا صرف اینے خاص بعدول کی خیرو سعادت چاہتا ہے یا صرف اینے خاص بعدول کی خیرو سعادت چاہتا ہے؟

مر و شامی : خدا تمام مدول کی خر و سعادت زیاده چاہتا ہے۔ ہشام : تو پھر خداوند عالم نے مدول کی خبر و سعادت کیلئے کیا کیا ہے؟ مر د شامی : خدانے لوگول پر ججت تمام کردی ہے تاکہ یہ لوگ کراہ نہ نور ایمان اس کے قلب میں اثر کرچکا تھا، خوشی سے کھنے لگا کہ آپ نے کی کہا، اب میں خدائے وحدہ لاشریک پر ایمان لاتا ہوں۔

امام صادق : اب جبکہ ایمان لائے ہو تو اسلام کا درجہ ایمان سے پہلے ہے کو نکہ اسلام بی کے ذریعے لوگ ایک دوسرے کا ارث لے علتے ہیں، آپس میں ادواج کر علتے ہیں، لیکن ثواب کا حاصل کرنا ایمان پر موقوف ہے تم پہلے مسلمان تھے گر میری امامت کو قبول نہیں کرتے تھے، اب میری امامت قبول کرنے کے بعد تم نے ایخال کے ثواب کو بھی حاصل کرایا۔

مرد شامی: آپ نے بالکل سیج فرمایا اور میں بھی گواہی دیتا ہوں کہ خداوحدہ لاشریک ہے اور محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اس کے رسول میں اور آپ رسول خدا کے جانفین ہیں۔

اب امام صادق نے اپنے شاگردوں کے مناظرات کے سلط میں اپنے نظریات دینا شروع کے "مران" ے کما: تم کیونکہ اپنی گفتگو کو احادیث سے ہم آجگ کرتے ہواس لئے آگے ہوھ جاتے ہو اور سمج مطلب تک پہنچ جاتے ہو۔ بشام بن سالم سے کما: تم آگرچہ اپنی گفتگو میں احادیث کو لاتے ہو گر ان کو صبح طریقے سے جادی نہیں کریائے۔

مؤمن الطاق سے کہا: تم بہت زیادہ قیاس و تشبید کے ذریعے عث کرتے ہو اور اصل موضوع عث سے خارج ہو جاتے ہو اور باطل کے ذریعے باطل کورد کرتے ہو تمہاراباطل زیادہ روش ہے۔

قیس بن ماسرے کما: تم اس طرح سے گفتگو کرتے ہو کہ کویا حدیث

اس کا تسلی عش جواب دیں ہے جن کا وجود علم و کمال سے سرشار ہے۔
مروشامی: کیا خدائے کی مخض کو بھر کے پاس ان کے در میان اتحاد
کرانے کے لئے بھیجا ہے؟ تاکہ لوگوں کے در میان حق وباطل میں فرق ہو جائے۔
بشام: رسول خدا کے نمانے میں یا آج کے زمانے میں؟
مروشام: رسول خدا کے زمانے میں یا آج کے زمانے میں؟
مروشام: رسول خدا کے زمانے میں تو خود رسول خدا تھے آج کے دور میں وہ کون ہے؟

ہشام: امام صادق کی طرف اشارہ کرتے ہوئے کما یہ بیں جو ججت خدا بیں اور ہمارے در میان کے اختلاف کو دور کرنے والے ہیں، جو علم و نبوت کو میراث میں پانے والے ہیں، جو ان کو ان کے آباء واجداد سے ملے ہیں، جو ہمارے لئے ذمین و آسان کی خبریں دیتے ہیں۔

مروشامی: میں کس طرح سمجھوں کہ یہ مخص دبی جمت خدا ہیں؟ ہشام: جو کچھ چاہتے ہو ان سے پوچھ لو تاکہ ان کے حق ہونے کے بارے میں حمیس یقین حاصل ہو جائے۔

مرد شامی: اے ہشام! تم نے تواس منتگوے میرے لئے اس کے سوا کوئی عذر نمیں چھوڑا کہ میں ان سے سوال کروں اور حقیقت کو پہنچوں۔

امام صادق : كياتم چاہتے ہوكد تسارے سفر كے حالات بناؤل كد كس طرح سے تم شام سے يمال آئے ہو؟ پھر امام نے پچھ مقدار بيس اس كے سفر كے حالات ميان كئے۔

مرد شای امام کے ال میانات سے جیران رہ کیا، وہ حقیقت جان چکا تھا،

#### (44)

جا ٹلین کا امام کا ظم کے وست مبارک پر قبول اسلام شیخ صدوق اور دوسرے علماء بشام بن عم ے روایت کرتے ہیں کہ جا الين (محيول كا ايك برا عالم دين و دانشمند) جس كانام "كريمه" تقااس نے ستر سال مک میحی ذرب کے مطابق زندگی اسر کی لیکن وہ حق کی طاش میں رہتا تھا۔ اس كے ساتھ اس كى خدمت كے لئے ايك عورت بھى تھى، ير يمد نے مسيحت كے ناقص دلائل كو اس عورت سے يوشيده ركھا تھاليكن بيد عورت اس بات سے آگاہ ہوگئے۔ رید جو حق کی تلاش میں لگا رہتا تھا علائے اسلام سے معلومات عاصل کر تا رہتا تھا لیکن اس نے جس فرقہ کے بارے میں بھی محقیق کی اے حق عام کی کوئی بھی چے و کھائی شیں دی تواس نے کما اگر تمارے رہر برحق ہوتے تو یقینا تمارے بال حق ہوتا، یمال تک کہ اس نے اوصاف شیعہ اور بشام بن علم کا نام سار بونس بن عبدالرحلن (جو المم صادق ك شاكرو تھ) كتے ہيں كہ جھے سے بشام نے نقل کیا کہ وہ باب الکرخ میں اٹی دکان میں بیٹھا ہوا تھا، کچھ لوگ اس ے قرآن عکھ رہے تھے کہ اس دوران تقریباً سوافراد پر مشتل محیول کا ایک گروہ جس میں بریمہ بھی شامل تھا چلا آرہا ہے۔ سب کے سب کالے لباس ذیب تن كئے ہوئے تھے، لمى لمى تويال يت ہوئے تھے، مديمه دوسرے لوگول كے ساتھ میری دکان پر جح ہوگئے۔ میں نے بریمہ کو ایک کری دی۔ وہ اس پر بیٹھ كيا اور اين عصاء كاسمارا ليت ہوئ يولا: يس في مسلمانوں ميس كوئي ايا فرد نہیں دیکھا جو علم کلام (عقائد) میں وسترس رکھتا ہو اور میں نے اس سے مسیحیت

تیجیر آکرم سے نزدیک ہو گر پھر دور ہو جاتے ہو اور حق کو باطل سے مخلوط کردیتے ہو جبکہ حق آگرچہ چھوٹا ہو انسان کو بہت سے باطل سے بے نیاز کردیتا ہے۔ تم اور مؤمن الطاق دونوں حف کو کھنچ کرلے جاتے ہواس جت سے تم دونوں میں کافی ممارت ہے۔

یونس کے ہیں۔ "فداکی قتم ہیں سمجھاکہ امام ہشام کے بارے ہیں ہی فرمائیں گے جو قیس کے بارے ہیں فرمایا تھا" لین امام نے ہشام کی ایجے القاب کے ساتھ تعریف کی اور کنا: "یاھشام لاتکاذ تقع تلویی رجلیك اذا هممت بالارض طوث" یعنی اے ہشام جب بھی تم اپنے آپ ہیں كاميانی کی نشائی كا احساس كرليتے ہو تو بہت اوجھ طریقے ہے اپنے کو نجات دیتے ہو۔ پر امام نے احساس كرليتے ہو تو بہت اوجھ طریقے ہے اپنے کو نجات دیتے ہو۔ پر امام نے ہشام ہے کما كہ تم جے ماہر خطیوں کے لئے ضروری ہے كہ مناظرے كیا كرواور بشام ہے کما كہ تم جے ماہر خطیوں کے لئے ضروری ہے كہ مناظرے كیا كرواور ایس لوگوں کے لئے ہے جو اس طرح کے جت و مناظرے كرتے ہیں۔

منتیجہ: امام صادق" ہشام بن حکم کے بارے ہیں اس طرح فرماتے ہیں کہ "ہشام حق کا وفاع کرنے والے، مارے اقوال دوسروں تک پہنچانے والے، ماری حقیقت کو خابت کرنے والے اور ہمادے دشنوں کے بے ہودہ مطالب کو باطل کرنے والے ہیں۔ لہذا جو بھی ان کی پیروی کرے گویا اس نے ہماری پیروی کی اور جس نے ان کی مخالفت کی اس نے ہماری مخالفت کی۔" (الشافی صفحہ ۱۲۔ کی اور جس نے ان کی مخالفت کی اس نے ہماری مخالفت کی۔" (الشافی صفحہ ۱۲۔ متنقیح المقال جلد سمنحہ ۲۹۵)

گر پنچ تو دیکھا کہ گھر کے دالان میں امام صادق اے ساتھ امام کاظم بھی تشریف فرما ہیں۔ "فاقب المناقب" کی روایت کے مطابق ہشام نے امام جعفر صادق اور امام کاظم کو سلام کیا۔ یہ یہ نے بھی دونوں کو سلام کیا اور اپنے آنے کی وجہ بیان کی۔ اس وقت امام کاظم کمس تھے اور شخ صدوق کی روایت کے مطابق ہشام نے خود ہی یریمہ کی داستان امام کاظم سے بیان کی۔ اس طرح امام کاظم اور یریمہ میں گفتگو شروع ہوئی:

المام کاظم : تم کس حد تک اپنی کتاب کے بارے بیں جانتے ہو؟

یریمہ : جھے انجیل کے بارے بیں کافی معلومات ہیں۔
امام کاظم : تم کس حد تک اسکے باطنی معنی کی تاویل پر اعتاد رکھتے ہو؟

یریمہ : جس حد تک علم ہے اسی حد تک اعتاد بھی ہے۔
یریمہ : جس حد تک علم ہے اسی حد تک اعتاد بھی ہے۔
پیر امام کاظم نے انجیل کی چند آیات کی طاوت کی۔ یریمہ امام کی قرات کے متاثر ہوا اور کنے لگا کہ حضرت کے بھی اسی طرح انجیل کی خلاوت کیا کرتے ہے۔ اس طرح کی خلاوت کیا کرتے ہے اس طرح کی خلاوت کیا کرتے ہے۔
سے اس طرح کی خلاوت صالحین کے مواکوئی شیس کر سکتا۔ پیر بریمہ امام کاظم سے کئے لگا: "ایالا کو کنت اطلب منلہ خصصین سنة او مطلك" بیس پچاس سال سے کئے لگا: "ایالا کو کنت اطلب منلہ خصصین سنة او مطلك" بیس پچاس سال سے آپ یا آپ کے مثل افراد کی خلاش بیس تھا۔ یہ کمہ کر بریمہ اسی وقت مسلمان ہوگی۔ پیر بشام، بریمہ اور اس کی جوی کو لمام ہوگی اور یریمہ کے اسلام لانے کا ذکر کیا۔
صادق کی طرف متوجہ ہوئے اور یریمہ کے اسلام لانے کا ذکر کیا۔

الم صادق نے قرمایا: "فریة بعضها من بعض والله سمیع علیم" (سورة آل عمران آیت ۳۳) بعض کو بعض کی ذریت سے ان کی پاکیزگی اور کمال کی

كى حقانيت كے سلسلے ميں مناظرہ كيا ہو اور وہ مجھے مطبئن كركا ہو\_ اب ميں تمادے یاس آیا ہول تاکہ اسلام کی حقافیت کے بارے میں تم سے مناظرہ کروں۔ پوٹس من عبدالر حمٰن نے ہشام اور بریمہ کے در میان ہوئے والے مناظرے کو میان کرتے ہوئے ہشام کی کامیانی کا ذکر کیا ہے۔ کافی کمی چوڑی تفصیل میان کرنے ك بعد مركة بين كديمه ك ما تقى يدكة بوع منتشر بوغ كل ك كاش ہم بشام سے مناظرہ نہ کرتے اور خود بریر بھی اس مناظرے میں فکست کھانے ك بعد كاني مكين مول جب كر پنجا تواس كى بوى نے اس سے ممكين مونے كى وجہ یو چھی تو بر سے اے ہشام سے اسے مناظرے اور ناکای کو بیان کیا۔ بر سد ک دوی کنے لی وائے ہوتم یر، کیاتم حق پر ہونا چاہتے ہویاباطل پر؟ مرمد نے کما: یں حق کے ساتھ جینا چاہتا ہوں اور حق پر مرنا چاہتا ہوں۔ مریمہ کی دوی کنے لگی تو انظار كى چيز كا ب جى طرف حق ب اى طرف بو جاد اور ائى بد وهرى چھوڑ دو کیونکہ یہ ایک فتم کا شک ہے جو برا ہے اور الل شک جنم میں جلائے جائیں گے۔ مریسہ نے اپنی عدی کی بات مانی اور ارادہ کیا کہ صح بشام کے یاس جائے گا۔ می جب وہ بشام کے پاس کیا تو دیکھا کہ بشام تنا دکان پر بیٹے ہیں۔ مشام کو جاکر سلام کیا اور ان سے دریافت کیا کہ آپ کی نظر میں کوئی ایا مخض ہے جس كى بات كو جحت مانت ہوئے اس كى ميروى كى جائے؟ بشام نے كما بال بـ يريمه نے اس محض كے بارے ميں دريافت كيا۔ بشام نے امام صادق كے اوصاف بیان کئے۔ بریمہ کو امام صادق سے ملنے کا اشتیاق ہوا۔ لہذا ہشام کے ساتھ بریمہ اور اس کی عدی نے عراق سے مدینے کا سفر کیا۔ جب مدین میں امام صادق کے

جعفرات کھے موالات کرول جس کے یہ جواب نہ دے سکیل۔

مدى عباى: بال اجازت -

الديوسف المام كاظم على الله اكر اجازت مو تو آپ سے پي سوالات كروں؟ المام كاظم نے فرمايا: بال سوال كرو۔

الديوسف: آياس فخص كے لئے جو حالت احرام ميں ہو سايہ على

چلنا جاز ہے؟

المم كاظم : جائز نيس بـ

الديوسف: اگر غرم كيس قيام كرے تواس صورت ميں اس كے لئے

وبال زيرسايه چلنا جائز بي السين؟

امام كاظم : اب اس صورت مين اس كيلية سائ تلے چلنا جائز ہے۔

الد لوسف: ان دونول سايد من كيا فرق ب كد پهلا چائز شيس اور

ومراجازے؟

امام کاظم ": اس مسلے کو اس طرح سمجھو کہ کیا عورت عادت ماہانہ میں چھوٹی ہوئی نماز کی قضا کرے گی؟

الولوسف: نبيل-

امام كاظم : اوران ايام بس چمو في موت روزول كانشاضرورى بيانسين؟

الويوسف: ضروري بـ

المام كاظم : اب اس مين درا بناؤك كيا قرق بك فماذك قضا دين

ہے لیکن روزہ کی قضا ہے۔

ما پر لیا گیا ہے۔ بیعک خدا سنے والا اور جانے والا ہے۔ بریسہ اور امام صادق کے در میان گفتگو:

مریمہ : میں آپ پر فدا ہوں، یہ تورات و انجیل اور آسانی کتابیں آپ اوگوں تک سمس طرح مینجی ہیں؟

امام صادق : بید کتابی ان سے ہمیں ورثے میں ملی ہیں۔ ہم انہیں کی طرح ان کتابول کی علاوت کرتے ہیں تاکہ لوگوں پر جحت تمام ہو اور کسی کے پاس کوئی بھانہ ندرہے۔

اس وقت سے لیکر مرتے دم تک بریمہ امام صادق کے تابعین و ناصرین بیل رہے۔ جب ان کا انقال ہوا تو خود امام صادق نے اپنے ہاتھوں سے اسے عسل دیا، قبر میں اتارا اور فرمایا: "هذا من حواری المسیح علیه السلام یعرف حق الله علیه" یعنی یہ حضرت عیلی کے حواریوں میں سے تھا اور خدا کے حق کو پچاناتھا۔

اکثر دوسرے اصلب امام صادق مریمہ جیسے مقام معنوی کی آرزو کیا کرتے تھے۔(انوار البریمہ صفحہ ۱۸۹)

(44)

امام كاظم كے پاس الديوسف كاعلاج

 ہارون: عجیب ہے میں ان کو شبت جواب کیو تکرند دیتا بلید اس خواست گاری کے ذریعے تو میں عرب و عجم میں افتخار محسوس کرتا۔
امام کاظم : لیکن پیٹیمر اکرم نہ جھ سے میری لاکی مائکیں سے اور نہ میرے لئے جائز ہوگا کہ میں اپنی لڑکی ان کو دول۔

باروان : كول ؟

امام كاظم : اس لئے كه يس ان كا نواسه بول جب كه تو ان كا نواسه نيس بــ

ہارون: احسن اے موسیٰ! یی تو میرا سوال ہے کہ آپ کیوں خود کو ذریت پینیبراکرمؓ ہے کئے ہیں کیونکہ نسل میٹے سے چلتی ہے نہ کہ بیشی ہے۔
امام کاظمؓ: ذرا مجھے اجازت دوگے کہ میں جواب دوں۔
ہارون: ہاں ہاں! آپ ضرور جواب دیں۔
امام کاظمؓ: خداوند عالم قرآن میں سورۃ انعام کی آیات ۸۵۸۸ میں ارشاد فرماتا ہے:

ومن ذریته داؤد و سلیمان وابوب و یوسف و موسی و هارون و کذالك نجزی المحسنین و زكویا و یحیی و عیسی و الیاس كل من الصالحین.

الیعن "داؤد و سلیمان و ایوب و یوسف و موسی و بارون سب ك سب حضرت ایراییم ك دریت سے بین اور بم اپنے نیك بدول كو جزا دیتے بین اى طرح ذكریا و بیمی والیاس سب ك سب صالحین بین سے تھے۔ "

طرح ذكریا و بیمی و الیاس سب ك سب صالحین بین سے تھے۔ "

اب بین تم سے پوچتا ہوں كه حضرت عیمی كاباب كون تھا؟

الد لوسف: خدا کی طرف ہے ای طرح تھم آیا ہے۔
امام کا ظم : پس جو مخص حالت احرام میں ہے اس کے لئے بھی ای
طرح کا تھم آیا ہے مسائل شرع کو قیاس نہیں کرنا چاہئے۔
ادو یوسف اس جواب کو من کر بی خاموش ہو گیا۔ مہدی عباتی اس سے
کنے لگا تم امام کو فکست دینا چاہ رہے تھے گر ایسانہ ہوسکا۔
الد یوسف کنے لگا: "د هانی بحجہ داھة" یعنی امام موکی این جعوس ( ق

او یوسف کنے لگا: "رہانی بحجو دامغ" لینی امام موکی این جعفر" نے تو مجھے سخت گلنج وار پھر کے ذریعے ہلاک کرڈالا۔ (عیون اخبار الرمنا جلد اول صفحہ ۵۸)

> (۲۵) امام کاظم کا باروان سے مکالمہ

بارون رشید بانچویں عبای ظیفہ نے ایک روز امام سے اس طرح گفتگو شروع کی کہ آپ عام و خاص کے در میان نبست کے قائل ہیں اور خود کو رسول خدا سے نبست دیتے ہیں کہ آپ اولاد تیفیراکرم ہیں جبکہ تیفیر کا کوئی بیٹا نمیں تھا تاکہ ان کی نسل چل عکی اور آپ جانے ہی ہیں کہ نسل بیٹے کے ذریعے جس کہ آپ لوگ ان کی بیٹی کی اولاد ہیں۔ لہذا چلتی ہے نہ کہ بیٹی کی اولاد ہیں۔ لہذا چینیر کی اولاد نمیں ہیں۔

امام کاظم ا : اگر پینیبر اکرم اس وقت ہوتے اور تھے سے تیری بیشی کا رشتہ ما تکتے تو کیا تم ان کو شبت جواب دیے ؟ كافرد قرارويا من المال المال المالية المالة

ہارون امام کی میر محکم ولیل سن کر خاموش ہوگیا اور کھنے لگا: اے موی ا آپ پر سلام ہو۔

はなっているからいことというとうないからからしているというというというというというというというというというというというというと

المام رضاً كالوقره ب مكالم

الد قرہ: مارے لئے روایت نقل کی گئی ہے کہ خداو تد عالم نے اپنے دیدار اور اپنے مخن کو پیغیروں سے ور پیغیروں کے در میان تقیم کردیا ہے تاکہ ایک سے کام کرے اور ایک کو دیدار کرائے۔ حضرت مو کا سے گفتگو کی اور حضرت محر کو اپنا دیدار کرائے۔ حضرت محر کو اپنا دیدار کرائے۔ اندااس مناج خداکا وجود دیکھنے کے قابل ہے۔

امام رصلا: اگرالیا ہی تھا تو کیا اٹنی پیغیر اسلام نے یہ نہیں فرمایا کہ تمام جن و انس کی آنکھیں خدا کو نہیں دیکھ سکتیں کیونکہ مخلوقات کی بید وسیع آگا ہیاں اس کے سیحنے کا اطاط ہر گزنہیں کر علیں کیونکہ خدانہ کسی کی شبیہ ہے نہ جمسر۔

ہارون: عیسیٰ کا تو کوئی باپ ہی نہیں تھا۔
امام کا ظمم : لیکن اس کے باوجود خدائے عیسیٰ کو ان کی ماں یعنی (مریم )

کی جانب سے ذریت تیفیبر ایراہیم میں شار کیا ہے۔ اسی طرح ہماری ماں فاطمہ زہر ا

کی جانب سے ہمیں ذریت پیفیبراکرم میں شار کیا ہے۔

کی جانب سے ہمیں ذریت پیفیبراکرم میں شار کیا ہے۔

امام کا ظمم : کیا مزید دلیل دوں ؟

ہارون : ہاں ضرور دیں۔

امام کا ظمم : خداوند عالم سورة آل عمران آیت اس مبابلہ کے قصہ کو

فمن حاجك قيه من بعد ماجالك من العلم فقل تعالوا ندع ابنائنا وابنائكم ونسائنا ونسائكم وانفسنا وانفسكم ثم نبتهل لعنة الله على الكاذبين.

بيان كرتے ہوئے كتا ب:

یعن "جب آپ پر علم (لینی قرآن) آچکااس کے بعد بھی اگر کوئی تفرانی علی اگر کوئی تفرانی علی اگر کوئی تفرانی علی علی اگر کوئی تفرانی علی علی کے بارے میں جب کریں توان سے کمو کہ اچھااب ذرا میدان میں آجاؤ، ہم اپنی میوں کو لائے ہیں تم اپنی علی الی کو لاؤ، ہم اپنی عور توں کو لائی تم اپنی عور توں کو لاؤ، اس کے بعد سب مل کر عور توں کولاؤ، ہم اپنی جانوں کو لاؤ، اس کے بعد سب مل کر خدا کی بارگاہ میں گر گڑا کر جھوٹوں پر خدا کی لعنت کرتے ہیں۔"

پھر حضرت نے فرمایا کی نے بھی وعویٰ شیں کیا کہ پیفیراکر م نصاریٰ اے میابلہ کے وقت سوائے علی و فاطمہ و حسن و حسین کے کسی اور کو لے مے مول۔ لہذااس وقت اپنے نفوس کی جگہ علی کو لے جانا اور "ابنائنا" کی جگہ حسن و حسین کو لے جانا تاتا ہے کہ علی نفس رسول ہیں اور حسن و حسین کو خدانے ان

سکتا ہے وہ خدا کا احاطہ بھی کرسکتا ہے۔ جب کہ آیت ندکور اس کے دیکھنے کو منع کرتی ہے۔

الو قرہ: تو كيا آپ ان روايات كو جو كتى بين كد پينبر اكرم نے خدا كو ديكھا الكار كرتے بيں؟

امام رصلاً: ہاں! اگر روایات خلاف قرآن ہوں تو ان کو میں رد کروں گا کیونکہ تمام مسلمان اس بات پر متفق ہیں کہ وجود خدا کا احاطہ شیں کیا جاسکتا، استحصیں اس کو دکھیے شیں سکتیں اور وہ کسی چیز کی شبیہ شیں ہے۔(اصول کافی باب ابطال الروبیہ جلد اول صفحہ ۹۵۔۹۹)

صفوان کتے ہیں کہ ایک دفعہ الا قرہ نے میرے ذریعے امام رصائے وقت لیا اور حلال و حرام کے سوالات کے بعد کھنے لگا: آیا آپ اس بات کو قبول کرتے ہیں کہ خدا محول ہے؟

امام رصا: ہر محول این (حمل شدہ) پر کسی دوسرے پر حمل کیا جاتا ہے اور خود محمول کے معنی نقص کے ہیں جو حال پر عکیہ کے ہوتا ہے جس طرح (زیر) مدح پر ولالت کرتا ہے فدا کی طرف ایک چیزوں کی نسبت دینا صحیح نہیں ہے کیونکہ خدا حال ہے ایعنی ہر چیز کا پیدا کرنے والا ہے جب کہ کلمہ محمول بغیر کسی پر تکیہ کے ہوئے کوئی مفہوم نہیں رکھتا اس منا پر خدا محمول نہیں ہوسکتا اور جو خدا اور اس کی عظمت پر ایمان رکھنے والے اس منا پر خدا محمول نہیں ہوسکتا اور جو خدا اور اس کی عظمت پر ایمان رکھنے والے کسی نہیں سنا گیا ہے کہ اس نے خدا کو لفظ محمول سے تعیر کیا ہو۔

الع قرہ: خداوند عالم سورة حاقہ کی آیت کا میں فرماتا ہے: "ویحصل الع قرہ: خداوند عالم سورة حاقہ کی آیت کا میں فرماتا ہے: "ویحصل

الد قره : يقينا انهول إلى طرح ارشاد فرمايا -

المام رصا : لدا اس منا پر بید کس طرح ممکن ہے کہ ایک طرف پیجبر
اکرم خدا کی طرف ہے لوگوں کو خبر دیں اور ان سے کمیں کہ بیر آکھیں خدا کو دیکھنے پر قادر نہیں ہیں اور بھو قات کی وسعت آگاہی بھی اس کی ذات کو سمجھنے ہیں مدو نہیں دیتی، کیونکہ وہ کسی کا ہم شکل یا شبیہ نہیں ہے اور دوسری طرف بی پیجبر اکرم کمیں کہ ہیں نے اپنی ان دو آتھوں سے خدا کو دیکھا ہے یا ہیں نے اپنی علم سے اس کا احاظہ کر لیا ہے اور وہ انسان کی شکل کی طرح ہے اسے دیکھا جاسکا ہے اس کا احاظہ کر لیا ہے اور وہ انسان کی شکل کی طرح ہے اسے دیکھا جاسکا ہے کیا تم لوگوں کو پیجبر اکرم کی طرف ایس نہیں دیتے ہوئے شرم نہیں آتی ؟

الد قره: خدادند عالم خود سورة مجم كى آيت ١٣ يس فرماتا ب: "ولقدر آه نزلة اخوى! " يعنى مغيرً في بار ديكر خداكو ديكها-

امام رصانا: اسی مقام پر سورة نجم کی آیت ۱۱ بھی ہے کہ پینجبر نے جو دیکھا وہ اس کو میان کیا ہے: "ماکذب الفواد مارای" لیخی ان کے قلب نے جو دیکھا وہ ہرگر جھوٹ ہولئے والا شیں ہے لیعنی قلب پینجبر ہجو پچھ ان کی آنکھوں نے دیکھا قلب پینجبر اس میں ہر گر جھوٹ ہولئے والا شیں ہے اور پھر اسی سورة نجم میں خدا اس چیز کو جس کو پینجبر نے دیکھا میان کر تاہے: "لقدرای من آیات ربه الکبری" (سورة نجم آیت ۱۸) لیعنی انہوں نے اپنے پروردگار کی بھنی بری نشانیوں کو دیکھا۔ لہذااس سے معلوم ہوا پینجبراکرم نے جو پچھ دیکھاوہ ذات خدا کے علاوہ پکھ اور تھا۔ مزید خداو تد عالم سورة ط کی آیت ۱۱ میں ارشاد فرماتا ہے: "و لا مزید خداو تد عالم سورة ط کی آیت ۱۱ میں ارشاد فرماتا ہے: "و لا یحیطون به علما" لیعنی کوئی علم بھی اس کا اصاطہ شیس کر سکنا۔ لہذا جو خدا کو دیکھا یعجیطون به علما" لیعنی کوئی علم بھی اس کا اصاطہ شیس کر سکنا۔ لہذا جو خدا کو دیکھا

شیں ہے۔ تمام موجودات اس کے قبضہ قدرت و تدبیر میں بیں اور سب اس کے مختاج بیں جیکہ وہ کسی کا مختاج نہیں ہے۔ (اصول کافی جلد اول صفحہ ۱۳۰)

# かしのいりき (アと) しいしか からか

امام رصنا کا ایک منکر خداے مکالمہ

وجود خدا کے مکرین بیل ہے ایک مکر خدا اہام رصا کے پاس آیا اس
وقت اہام رصا کے پاس لوگوں کی ایک جماعت بیٹھی ہوئی تھی اہام اس مکر خدا کی
طرف متوجہ ہوئے اور فرمایا اگر حق تہمارے ساتھ ہوا (جبکہ ایسا نہیں ہے) تو اس
صورت بیل ہم اور تم برابر ہو نکے لہذا ہمارے تماز، روزہ، آرکوۃ اور ہمارا دین وغیرہ
ہمیں نقصان نہیں پہنچا کے گا اور اگر حق ہمارے ساتھ ہوا (بیقینا ایسا ہی ہے) تو اس
صورت بیل بھی ہم کا میاب ہیں اور تم نقصان اٹھائے اور ہلاک ہوئے والے ہو۔
صورت بیل بھی ہم کا میاب ہیں اور تم نقصان اٹھائے اور ہلاک ہوئے والے ہو۔
محر خدا : مجھے بتائیں کہ خدا کس طرح کا ہے اور کمان ہے؟

امام رصًا: وائے ہو تم پر جو خدا کو اس طرح کا توصیف کرتے ہو کیونکہ وہ کس طرح کا ہے کمال ہے ہر گز درک نہیں گیا جاسکتا کیونکہ کوئی بھی قوت حس اے درک نہیں کر سکتی اور اس کو کسی چیز ہے تشبیہ نہیں دی جاسکتی۔ ملک میں رہ تاریخ

منظر خدا: توجب خدا کو کئی بھی حس سے درک نہیں کیا جاسکا تو وہ کھر بھی نہیں ہے؟

المام رحمًا: وائے ہوتم پر کہ تمہارے قوی حید اس کے ورک کرنے سے عاج ایں۔ لہذا اس کا افکار کرتے ہو جبکہ ہماری قوی حید کھی اس کو ورک عرش ربك فوقهم يومند المانية " لينى خداوند ك عرش كو اس دن آئد فرشة الفات بوئ بوت بين اللين الفات بوئ بوتا ب "اللين الفات بوئ بوتا ب "اللين يحملون العوش" لينى وه اوگ جوعرش كو الهان والے بين

امام رصا: عرش خداكا نام خيس ببلحد عرش خداك علم وقدرت كا نام ب جس ميس تمام چزيس ميس، اى لئے خدائے اس عرش كے حل كى نسبت البے غير ليمن فرهتوں كى طرف دى ہے۔

الد قرہ: روایت میں آیا ہے کہ جب بھی خدا غضبناک ہوتا ہے تو عرش کو اٹھانے والے فرشتے اس کے غضب کی مطینی کو محسوس کرتے ہیں اور سجدہ میں چلے جاتے ہیں اور جب خدا کا غصہ ٹھنڈا ہو جاتا ہے اور ان کی دختیں بلکی ہو جاتی ہیں تو وہ دوبارہ اپنی جگہ پر آجاتے ہیں، کیا آپ اس روایت کا انکار کرتے ہیں۔

امام رصلان اس روایت کی رویس فرمایا: اے او قرہ بھے ذرایہ تو بتاؤ کہ جب خدائے شیطان پر لعنت کی تھی اور اس پر غضبناک ہوا تھا کیا اس وقت ے اب تک خدااس سے راضی ہو گیا ہے۔

الد قرہ: ہر گر وہ اس سے راضی نیس ہوا بلعہ شیطان اور اس کے دوستوں اور ویروکاروں پر غضبناک ہے۔

امام رصاً: توخود تسارے بقول عرش كو المحافے والے فر شتوں كو بميث كيده من بوتا چاہئے جبكد اس طرح نہيں ہے ليدا عرش خداكا نام نہيں ہے اور تم كس طرح جرأت كرتے ہو اور خداكو مختف تغييرات سے تعيير كرتے ہو جبكہ وہ ان چيزول سے منزہ ہے اور ان نبيتول سے دورہے اس كى ذات ثابت اور قابل تغيير

ک زبانی سنا جائے۔ لبدا امام کی خدمت میں آئے اور اس بارے میں گفتگو کرنے کی رائی سنا جائے۔ لبدا امام کی خدمت میں آئے اور اس بارے میں گفتگو کرنے کی تم گزارش کی۔ امام رضائے ان سے فرمایا: اے بوٹس "قدریہ" کے عقیدے کو تم جرگزند لینا کیونکہ قدریہ سے وہ لوگ مراد ہیں جو کہتے ہیں کہ: "خدائے تمام کام لوگوں کے میرو کردیے اور خود آزاد ہوگیا ہے۔"

یولس: خدا کی حتم میں "قدریہ" کے اقوال کو ہر گز قبول نہیں کر تابیحہ میرا عقیدہ یہ ہے کہ کوئی چیز بھی موجود نہیں ہو عتی جب تک خدا اس کو نہ چاہے یا ارادہ نہ کرے۔

امام رصلا: اے یونس! ایبا نہیں ہے بلعہ خدایہ جاہتا ہے کہ انسان بھی اپنے کاموں میں مخدر ہے۔ کیا تم جانتے ہو کہ مشیت اللی کے کیا معنی ہیں؟ بونس: نہیں۔

امام رصا: مثیت اللی لوح محفوظ ہے۔ کیا تم جانے ہو کہ اس کے ارادے کے کیا معنی ہیں؟ بولس: نہیں۔

امام رصلا: ارادہ کرنا لیعنی جس چیز کو کرنا جائے ہو۔ کیا تم جانے ہو کہ قدر کے کیا معنی جیں؟ لیونس: نہیں۔

امام رصلا: لینی وہی اندازہ (حد بعدی) کرنا ہے جس طرح مرنے کے وقت اس مرنے والے کی عمر کی مدت کو معین کیا جاتا ہے پھر آپ نے فرمایا قضا کا معنی محکم بنانا و عینیت عضا ہے۔

کرنے سے عاجز ہیں مگر ہم اس پر ایمان رکھتے ہیں اور یقین رکھتے ہیں کہ وہ ہمارا
پروروگار ہے جس کو کسی بھی چیز سے تشید شیں دی جاعتی۔
مشکر خدا: اچھا ذرا سے بتا کی کہ خدا کب سے ہے؟
امام رضاً: ذرا تم مجھے سے بتاؤ کہ وہ کس زمانے میں شیں تھا تاکہ میں
حمیس بتاؤں کہ وہ کس زمانے میں تھا۔

منكر خدا؛ خداك وجود يركيا وليل ٢٠

امام رصان : جب میں نے اپنے وجود پر نظر دوڑائی تو سوچا کہ ہے اپنے جم
کی طول و عرض اور اس کے فواکد و نقصان کے سلطے میں مجھے ذرا بھی قدرت
حاصل شیں ہے کہ ان نقصانات کو دور کر سکول لہذا میں نے یقین کر لیا کہ میرے
اس وجود کا کوئی خالق ہے جو ان سب چیزوں پر قدرت رکھتا ہے۔ لہذا وجود صافع کا
اعتراف کیا ای طرح گردش سیارات، بادل اور ہوا کے چلنے اور چاند و سورج کے
سیر کرتے اور ستاروں کی گردش سے بھی اندازہ کرلیا کہ کوئی حرکت دینے والا ان
کو حرکت دے رہا ہے۔ لہذا ہے موجودات اپنے ایک صافع کی مختاج ہیں جس نے ان
کو حرکت دے رہا ہے۔ لہذا ہے موجودات اپنے ایک صافع کی مختاج ہیں جس نے ان

#### (MA)

مثیت اور ارادہ کے معنی

یونس بن عبدالرحل امام رهنا کے ایک شاگرد تھے اس زمانے بیل قضاو قدر کی حث کا بازار گرم تھا۔ یونس چاہے تھے کہ قضاو قدر کے صحیح معنی کو خود امام

یں کہ اپنے اراوے سے جو اہام جواڈ کی ازدوان کے سلط بیں کیا ہے بازر ہو کیونکہ ہمیں خوف ہے کہ اس طرح تم وہ منصب جو خدائے ہمیں دیا ہے خارج نہ کردواور اباس عزت و شرت کو ہمارے تن سے اتار وو کیونکہ تم ہمارے کینہ سے خولی واقف ہو جو بنبی ہاشم سے ہے اور گزشتہ خلفاء کا سلوک جو ان لوگوں کے ساتھ روار کھا گیا اس کو بھی خوب جانے ہو۔ انہوں نے جو ان کے ساتھ کیا اس کا بھی تم کو علم ہے اس کے باوجود تم نے ان کے والد اہام رضاً کے ساتھ جو کیا تھا ہم لوگ ای پر پریشان تھے بیال تک کہ خداوند عالم نے ہمارے خم و اندوہ کو ان کی جانب سے برطرف کیا۔

لذاتم كوخداكى حتم دية بين كد ذرا سوچو اور مارك كين كوجو بمارك يين شن ب اور سينول كے ختم مونے والے اس غم واندوه كو دوباره روش ند كرو اور اپني اس رائے كو جو ام الفضل كى شادى فرزند على اين موئى رضاً كے سلسلے بيس بے تبديل كردوكيونك تمهارك رشته دار جو بندى عباس سے بين وہ اس كے زيادہ لاكن بيں۔

مامون نے ان کے اس اعتراض کے جواب یس کما تمہارے اور فرزندان العظام اللہ علی اس کما تمہارے اور فرزندان العظام العظام کے درمیان جو اختلاف ہے وہ خود تمہاری وجہ سے ہے اگر تم لوگ ال کے ساتھ انساف کرو تو وہ لوگ اس مقام خلافت کے زیادہ حقدار ہیں اور خلفاء گرشتہ کا کردار ان کے ساتھ جو بھی تھا وہ ان کے ساتھ صلہ رحم نہ تھا بلحہ قطع مرحم تھا ہوں کہ بل بھی ان لوگوں کی طرح کوئی وہیا بی کام رحم تھا ہوں کہ بل بھی ان لوگوں کی طرح کوئی وہیا بی کام انجام دوں۔ خداکی جم بیل کی عدی حضرت رضا کے سلط میں کیا انجام دوں۔ خداکی جم بیل کے جو بھی وہ عدی حضرت رضا کے سلط میں کیا

یونس: جو اب امام کے اس جواب سے قائع و مطمئن اور عاشق امام موسکتے تھے امام کے سر کا بوسہ لیا اور کھنے گئے :

فتحت لی شیٹا کنت عند لهی غفلد .

یعن "آپ نے میرے لئے ان مشکل مطالب کی گرہ کھول وی ہے جن سے میں ناآگاہ تھا۔" (اصول کافی جلد اول صفح اے ان کا مال

## (19)

だいできまりならいのはないないかからしかとかる

ما مون کا بنبی عباس سے شان امام چواد میں مکالمہ

شخ مفید اپنی کتاب الارشاد میں کھتے ہیں کہ مامون – ساتوال خلیفہ
عبای تھا – عاشق امام جواد تھا اور امام کی عظمت اور علم و دانش کا قائل تھا کیونکہ
وہ چکن سے مشاہدہ کررہا تھا کہ آپ کی نظر، علم، عکمت، اوب اور کمال اس تک
پیٹی ہوئی تھی جن کو دوسرے ہم من ہے درک کرنے سے عاجز تھے اسی لئے
اس نے اپنی بیشی ام الفضل کو آپ کی ہمسری میں دیا۔ اور اس کو آپ کے ساتھ
مدیند روانہ کیا۔ لہذاوہ امام جواد کے سلسلے میں کافی تجلیل واحزام کا قائل تھا۔

حن من محمد من سلیمان، ریان من شیب سے روایت کرتے ہیں کہ جب مامون نے اپنی بیشی ام الفضل کو امام کے عقد میں دیتا چاہا اور اس بات کی اطلاع بندی عباس کو ہوئی تو بہ بات ان پر سخت گرال گزری۔ چنانچہ اس خوف سے کہ امام جواڈ کو بھی وہ مقام حاصل شہ ہوجائے جو ان کے والد امام رضا کو حاصل تھا۔ ب بحق ہو کر مامون کے پاس مے اور کئے گئے : اے مامون حمیس خداکی حم دیتے

اس پر ہر گز پشیان نمیں ہوں۔ کی تو یہ ب کہ میں نے چاہا تھا کہ خلافت وہ لے لیس اور میں خلافت سے دور رہوں، مگر خود انہوں نے انکار کیا۔ لہذا نقد بر میں جو تھاوہی ہواجو تم لوگوں نے بھی دیکھا۔

رہا میہ مسئلہ کہ بیل نے حضرت جواڈ کو اپنی دامادی کے لئے کیوں پہند کیا ہے، اس لئے کہ وہ حجین بی سے علم و دانش کی اس باعدی پر فائز بین جو باعدی دوسروں کو حاصل نمیں۔ البتد ان کی میہ دانش جیرت اگیز ہے۔ ججھے خدا سے امید ہے کہ جو کچھ بیں ان کے بارے بیں جانتا ہوں تم لوگوں کو اس بارے بیں آگاہ کر سکون تاکہ تم لوگوں کو معلوم ہو جائے کہ بیں نے جو ان کے بارے بیں رائے کا سکون تاکہ تم لوگوں کو معلوم ہو جائے کہ بیں نے جو ان کے بارے بیں رائے قائم کی ہے وہ صحیح ہے۔

وہ لوگ مامون کے جواب بین کہنے گئے: اگرچہ اس نوجوان کی رفار و گفتار نے جہیں جرت بیں ڈال دیا ہے اور جہیں اپنا گرویدہ بنالیا ہے لیکن جو بھی ہو وہ ابھی ہے بیں ان کے فہم و معرفت کم ہے لہذا انہیں ابھی مسلت دو تاکہ دانشمند میں اور علم دین میں فقیہ میں مجرجو مرضی میں آئے کرنا۔

مامون کنے لگا: وائے ہو تممارے حال پر میں اس جوان کو تم لوگوں ہے زیادہ پہر جانتاہوں یہ جوان ایے خاندان سے ہے جس کاعلم ودائش خداکی طرف سے ہان کا ظریف لا محدود ہے اور علم و المامات ان کے اجداد ہے ان تک منتقل ہوا ہے وہ علم و ادب میں دوسروں کے محتاج نہیں ہیں حتی کہ دوسرے بھی حد کمال تک مختاج ہیں اگر ان کو آزمانا چاہیے ہو تو آزمالولیکن یاد رکھو کہ میں نے جو پچھے کما ہے کی کماہے اور مزید میری سچائی تم لوگوں پر ظاہر ہوجائے گی۔

ان لوگوں نے کما: یہ تجویز اچھی ہے جمیں خوشی ہوگی کہ ہم لوگ ان کو
آزمائیں لہذا ہمیں اجازت دو کہ ایسے کو لائیں جو مسائل فقتی اور احکام اسلام ان
سے پوچھ سے اگر صحیح جولیات دیں تو ہمیں کوئی اعتراض شہ ہوگا اور اس سے کے
بارے میں آپ کی دور اندیش بھی معلوم ہو جائے گی اور اگر وہ جواب دینے سے
عاجز و نا توال رہے تو پھر ہماری ہی گفتگو میں مصلحت اور بہتری ہوگی۔

مامون نے کہا: جمال چاہو ال کو میرے سامنے بلا کر امتحان لے لو۔
وہ لوگ مامون کے پاس سے چلے گئے اور آپس میں طے کیا کہ اس زمانے
کا بوا قاضی یکیٰ من اقم کو راضی کیا جائے کہ وہ امام جواڈ سے ایسے سوالات کرے
جس کے وہ جواب نہ دے سکیس۔ لہذا معرّضین یکیٰ من اقم کے پاس آئے اور اس کو
بیت سارا مال دینے کی خوشخیری دی تاکہ وہ امام جواڈ سے مناظرے پر راضی ہو
جائے۔ دوسری طرف مامون کے پاس آئے اور اس سے کما کہ مناظرے کا دن
متعین کرو۔ مامون نے دن معین کردیا۔

چٹانچہ اس دن تمام بورگ علماء اور خود مامون اور یکی ان آئم حاضر ہوئے،
ایک آئی منایا گیا جس پر دو کشن لگائے گئے۔ امام (جن کی عمر اس وقت ۹ سال سے
کچھ ماہ زیادہ تھی) وارد مجلس ہوئے اور ان دو کشوں کے در میان بیٹھ گئے۔ کی ان
آئم بھی ان کے سامنے آکر بیٹھ گئے اور دوسرے افراد اپنی اپنی جگہ بیٹھ رہے۔
مامون تھی اپنی مخصوص جگہ پر امام جواد کے برایر میں بیٹھا۔

یکیٰ من آتم، مامون سے مخاطب ہوا : کیا اجازت ہے کہ حضرت جواد سے کے سوال کریں؟ مامون کنے لگاکہ خود ان سے اجازت اور یکیٰ نے امام کی طرف

よいかくいしなこうじょ (でき)しきしかいかられ

# عراق کے قلفی ہے ایک مکالمہ

اسحاق كندى جو عراق كا ايك وانشنداور فلنى شار بوتا تها اوركفرى ذيركى المر كردم القلد جب الى في قرآن كا مطالعه كيا تو ويكها كه قرآن كى بعض آيات دوسرى بعض آجول سے ظاہراً سازگار نميں جي بائد اليك دوسرے كى ضد جي تو الى اس في عام الله قرآن ميں جو قاقض ہے اس سلسلے جي ايك دوسرے كى ضد جي تو اس في الى تقرآن ميں جو قاقض ہے اس سلسلے جي ايك كتاب كلهے اور اس في سيد كام شروع بھى كرديا۔ اس كا ايك شاگر و امام حسن عسكركا كے پاس آيا اور كيف لگا سيد كام شروع بھى كرديا۔ اس كا ايك شاگر و امام حسن عسكركا كے پاس آيا اور كيف لگا كيا آب كے پاس كو كيا اليا حض ہے جو اپنا استدلال سے جرے استاد كندى كو اس كام سے دوك سكے ؟

رخ كرك كما ين آب كے قربان جاؤل اگر اجازت ہو تو كھے سوالات كرول؟ المام جوالاً: يو چھو۔ يكي : وہ مخض جو حالت احرام ميں شكار كرے اس كے بارے ميں آپ

کیا کتے ہیں؟

امام جواو : اس نے یہ شکار عل (حرم سے باہر کی جگہ) میں کیا یا حرم میں؟ مثلہ جانتا تھایا خیس؟ عدا شکار کیا یا خطاء؟ آزاد تھایا ظلام؟ شکاری چھوٹا تھایا بیدا؟ کہلی دفعہ اس نے ایما کیا یا پہلے بھی ایما کرچکا تھا؟ وہ شکار پر عمرہ تھا یا کوئی اور بوای خیس کے ایما کیا یا پہلے بھی ایما کرچکا تھا؟ وہ شکار پر عمرہ تھا یا کوئی اور جانور؟ وہ جانور؟ وہ جانور؟ وہ جانور؟ وہ جانور چھوٹا تھا یا بردا؟ وہ شخص اپنے اس کام پر عادم ہوایا خیس؟ دن میں شکار کیا یا رات میں؟ دن میں عمرہ کا تھا یا جج کا؟ ان میں سے کوئی صورت تھی؟

كونك برايك كاعليمده عليمده محم بالمان المان المان المان المان المان المان المان

میکی : ان سوالات کے سامنے دیگ ہوکر رہ گیا، پشیانی کے آثار اس کے پیرے سے ظاہر ہوئے اس کی زبان لؤ کھڑانے گئی، اس طرح حاضرین اس کی سے حالت لیام جواڈ کے سامنے ویکھ کر متحیر تھے۔

مامون نے کہا: میں خداکا شکر گزار ہوں کہ جو پکھ میں نے سوچاتھا وہی ہوا۔
پھر اپنے خاندان کے افراد کی طرف رخ کر کے کہا: اب مطمئن ہو گئے یا
نہیں؟ تم لوگ میری بات نہیں مان رہے تھے اور تم لوگوں کی ساری یا تیں بے جا
تھیں اور پھر مامون نے اپنی بیشی کی شادی امام جواد سے طے کروی۔ (ترجمہ
ارشاد مقید جلد ۲ صفی ۲۹۹)

よっしていいとかんものというとからいとん

# علاء اسلام کے مناظرے و مکالمے

(11)

ایک شیعہ خاتون کا سبط بنی جوزی سے مکالمہ

سبط بن جوزی جو اللحت کے بوے عالم دین تھے اور انہوں نے متعدد

کائیں تالیف کیس تھیں مجد بغداد میں لوگوں کو وعظ و تھیجت کیا کرتے تھے ایک

ون انہوں نے "سلونی قبل من تفقدونی" کا دعویٰ کردیا (جس کا اہام علی کے
علاوہ کوئی اہل نہیں ہے) اگرچہ اس وقت ان کے منبر کے اطراف میں بہت ہے
شیعہ و سی مرد و عورت جمع تھے ناگاہ ایک خاتون جو محبہ علی تھی اتھی اور سوال

کرلیا کہ کیا یہ روایت تھے ہے جو نقل کی جاتی ہے کہ عمان کو بھی مسلمانوں نے

قتل کیا اور ان کا جنازہ تین ون تک پڑا رہا کوئی بھی نہیں گیا کہ ان کے جنازے کو

اٹھا کر دفن کردے۔

سيط: بال يدروايت صحيح بـ

ہے خداکی مراد الن آیات قرآنی ہے وہ نہ ہو جو آپ بجے رہے ہیں۔ استاد نے پکھے
ویر قکر کی اور کما ذرا اپنا سوال پھر سے دہرانا شاگرد نے دوبارہ سوال دہرایا، تو استاد
کفنے لگا بال عمکن ہے کہ خدا نے ال معنی ظاہری کے علاوہ کمی اور کا ارادہ کیا ہو۔
پھر شاگرد سے کفے لگا یہ بات جمیس کس نے سکھائی ہے؟ شاگرد کھنے لگا ایسے بی
میرے دل بیں بات آئی جو بیں نے آپ سے پوچھ لی۔ استاد کھنے لگا اس حتم کا بلند
کلام تم سے بعید ہے اور تم ابھی ایسے بلند مقام تک نہیں پہنچ ہو۔ شاگرد کھنے لگا یہ
بات امام حسن عسری سے آپ ہے۔ استاد نے کما اب تم نے کے کما کیونکہ اس حتم
کما سائل سوائے اس خاندان کے کمی اور سے نہیں سنیں گے پھر استاد نے آگ
مسائل سوائے اس خاندان کے کمی اور سے نہیں سنیں گے پھر استاد نے آگ
مسائل سوائے اس خاندان کے کمی اور سے نہیں سنیں گے پھر استاد نے آگ
مسائل سوائے اس خاندان کے کمی اور سے نہیں سنیں گے پھر استاد نے آگ
مسائل موائے اس خاندان کے کمی اور سے نہیں سنیں گے پھر استاد نے آگ
مسائل موائے اس خاندان کے کمی اور سے نہیں سنیں گے پھر استاد نے آگ
مسائل موائے اس خاندان کے کمی اور سے نہیں سنیں گے پھر استاد نے آگ
مسائل موائے اس خاندان کے کمی اور سے نہیں سنیں گے پھر استاد نے آگ
مسائل موائے اس خاندان کے کمی اور سے نمیں سنیں گے پھر استاد نے آگ
مسائل موائے اس خاندان کے کمی اور سے نمیں سنیں گے بھر استاد نے آگ

with the trained apply a farther than I had

The same of the first of the state of the same and the same

اور اگر کتے ہیں کہ اجازت لے کر آئی تھیں تو حضرت علی کو خطاکار قرار دیتے ہیں ہے ووٹوں باتیں ان کے عالم میں منبر یہ ووٹوں باتیں ان کے عقیدے کے مخالف تھیں۔لہذا شر مندگی کے عالم میں منبر سے بیچے اترے اور سیدھے اپنے گھر کو چلے گئے۔(حار جلد ۸ قدیم صفحہ ۱۸۳)

#### (mr)

# ایک دُ حیلا تین اشکالول کا جواب

الماول بن عمرو كونى جو انتائى تيز و بوشيار فتم كے انسان شے انهول نے المام صادق والم كا فلم كا زمانہ ديكھا تھا اور خود الم كے ہے چروكاروں بيں سے شے انهول نے صرف اس ارادے ہے كہ بارون رشيد ان كو قاضى نہ بنائے اپنے آپ كو ديوانہ بناليا تھا وہ الل مناظرہ شے اور وقيق و عميق استدلات كے ذريع مخالفين كے انحرائى عقائد كو آشكار كيا كرتے شے ان كا ايك مناظرہ بيہ تھا كہ انهوں نے ساكہ لا وطنيفہ (ركيس فدہب خنى) نے اپنے درس بيس كما كہ الم صادق نے تين الي باتيں كى بيں جن بيس ہے ميں ايك كو بھى نميں مانتاوہ تين باتيں بيہ بيں :

اول: كه شيطان كو آگ كے ذريع عذاب ديا جائے گا، بيہ بيت ان كی صحیح نميں ہے كيونكہ شيطان كو آگ ہے در سے مائے كو كر آگ اے اذبت دے گی؟

ووم: خداكود يكھانيں جا اگل ہے در ايچ عذاب ديا جائے گا، بيہ بات ان كی دوم : خداكود يكھانيں جا سكنا جبكہ بر موجود چر ديكھنے كے قابل ہے؟

ووم: خداكود يكھانيں جا سكنا جبكہ بر موجود چر ديكھنے كے قابل ہے؟

موم: لوگ جو بھى كام كرتے ہيں خود اپنے ارادے سے كرتے ہيں مود اپنے ارادے سے كرتے ہيں حود اپنے ارادے سے كرتے ہيں مود اپنے ارادے سے كرتے ہيں مود اپنے ارادے سے كرتے ہيں حود اپنے اور اپنے اور کی جو کھى كام كرتے ہيں خود اپنے ارادے سے كرتے ہيں حود اپنے ارادے سے كرتے ہيں حدد کی کو کرنے ہيں حدد کی کو کرنے ہيں حدد کی کو کرنے ہیں حدد کی کرنے ہیں حدد کے کرنے ہیں حدد کی کو کرنے ہیں حدد کرنے ہیں حدد کرنے ہیں حدد کرنے ہیں کرنے کرنے ہیں کرنے ہیں کرنے کرنے کرنے ہیں کرنے

خالون : كيابير روايت بهى صحح بكر جب سلمان كا انقال مدائين مين جوالو حضرت على مدين (ياكوف) سے مدائن مح اور سلمان كو عسل و كفن دے كر دفن كيا اور كارلوث آئے؟

سيط: بال يه روايت بهي صحيح بـ

خالون: تو حفرت علی جو عثان کے قبل کے وقت مدینے میں تھے کیوں نہیں گئے تاکہ انہیں علم و کفن دے کرو فن کرتے تو اس صورت میں یا تو علی خطاکار ہیں کہ وہ عثان کے جنازے میں نہیں گئے یا عثان مؤمن نہیں تھے کہ حضرت علی ان کے عشل و کفن د فن سے دور رہے یمال تک کہ تین دن کے بعد یمود یول کے قبر ستان میں ان کو خفیہ طور پر د فن کیا گیا۔ (طبری جلد ہ صفی ۱۳۲۳)

سبط بن جوزی موچے گے کہ کیا جواب دیں کیونکہ وہ دکھے رہے تھے کہ
کی ایک کو بھی خطاکار قرار دیا تو گویا اپنے عقیدے کے خلاف کما کیونکہ وہ دونوں کو
خلیفہ یر حق مانتے تھے لیذا کہنے گئے : اے خاتوان اگر اپنے شوہر کی اجازت ہے باہر
آئی ہو اور نامحر مول کے در میان مجھ سے گفتگو کردہی ہو تو خدا کی لعنت ہو
تہمارے شوہر پر۔ اگر بغیر اجازت کے آئی ہو تو خداکی لعنت ہو تم پر۔

وہ خاتون مرجستہ یولی: عائشہ جو جنگ جمل میں حضرت علی کے سامنے آئی تھیں کیا اپنے شوہر رسول خدا ہے اجازت لے کر آئی تھیں یا بغیر اجازت کے آئی تھیں ؟

سبط بن جوزی خاتون کے اس سوال کے سامنے بھی پھے نہ کہ سکے کیونکہ اگر کتے ہیں کہ عائشہ بغیر اجازت سے آئی تھیں تو عائشہ کو خطاکار قرار دیتے ہیں

جبك آيات و روايات اس كے مخالف بين وہ مدول كے كامول كو ضدا سے نبعت ويق

ہیں لہذا ہم اپنے کامول میں مجور ہیں ند کہ مخار ہیں۔

تثبید دی۔ حاضرین بملول کی بیربات س کر بننے گے اور وزیر شر مندہ ہو گیا۔ (بچد الآمال جلد ۲ صفحہ ۳۳۷)

# (٣٣)

ایک شیعه کا "جرک قائل" کے استاد سے مکالمہ
ایک دن ضرارین صبی جوال سنن کے بوے عالم دین اوراال جرک رئیں
تھے، بچیٰ بن ظالد جو ہارون رشید کا وزیر تھا، کے پاس آئے۔ بچھ تفظو کرتے کے بعد
کہنے گئے: بیں صف و مناظرے کے لئے تیار ہوں جس کو چاہو لے آؤ۔
یکی : کیا تم راضی ہو کہ ایک شیعہ سے مناظرہ کرو؟
ضرار: بال ہر شخص سے مناظرہ کرتے پر راضی ہوں۔
بچیٰ نے بشام بن مجم (جو اہم جعفر صادق) کے شاگرد تھے ان کو پیغام بھی کے کر بلولیا اور مناظرے شروع ہوا۔
کر بلولیا اور مناظرے کیلئے جگہ تھی تعین ہوگئی اور اس طرح مناظرہ شروع ہوا۔
پشام: منکہ امامت بیں کی شخص کی صلاحیت رہری کو ظاہر سے ہشام: منکہ امامت بیں کی شخص کی صلاحیت رہری کو ظاہر سے سمجھا جاسکتا ہے باباطن ہے؟

ضرار: ہم ظاہر سے سیجھتے ہیں کیونکہ لوگوں کے باطن کا علم طاصل کرنا سوائے عالم الغیب کے کی کو ممکن نہیں ہے۔

وشام: تم نے سیح کما۔ اب ذرا جھے متاؤ کس نے ظاہر میں ششیر اشا کررسول خداً کا دفاع کیا، حضرت علی نے یا او بحر نے؟ کون ایٹار و فداکاری کرتے ہوئے میدانوں میں جاتے اور رسول سے وشنی و کیند رکھنے والے دشنوں کو تمہ بہلول نے ایک ڈھیلا اٹھا کر ابو حقیقہ کی چیٹائی پر دے مارا ابو حقیقہ نے ہارون کے پاس بہلول کی شکایت کی۔ ہارون نے تھم دیا کہ بہلول کو حاضر کیا جائے، لہذا ان کو حاضر کیا گیا اس مجلس جس بہلول نے ابو حقیقہ ہے کہا: (۱) پہلے درد مجھے و کھاڈ اگر نہ دکھا سکے تو اپنے اس عقیدے کے پٹی نظر جو کہتے ہو کہ ہر موجود چیز کو دیکھائی دینا چاہئے، یہ نظریہ غلط ہو جائے گا۔ (۲) تم کہتے ہو کہ ایک جنس کی دو چیزیں ایک دومرے کو نقصان نہیں پہنچا سکتیں ابدا تم بھی مٹی سے پیدا میں کی دو چیزیں ایک دومرے کو نقصان نہیں پہنچا سکتیں ابدا تم بھی مٹی سے پیدا کے گئے ہو تو پھر اس مٹی کے ڈھیلے سے تم کو اذبت نہیں ہوئی چاہئے۔ (۳) ہیں نے کوئی گناہ نہیں کیا کیونکہ خود تمہارے عقیدے کے مطابق بعدہ جو کام کرے اس کا فاعل خدا ہے۔ لہذا خدا نے تمہیں مارا ہے جس کے نیمیں مارا۔

الد حنیفہ خاموش رہے اور شر مندہ ہو کر اس مجلس سے ای کر چلے گئے کونکہ وہ سمجھ گئے تھے کہ بھلول کی بید ایک ضرب میرے غلط عقیدوں کا جواب ہے۔(مجالس المؤمنین جلد صفحہ ۱۹۹ و بجد الآمال جلد۲ صفحہ ۳۲۲)

## (٣٣)

ہارون کے وزیر کو بملول کا جواب

ایک دن وزیر نے ہارون رشید کے دربار میں یملول سے کما: تمماری قسمت کتنی اچھی ہے کہ ظیفہ نے جہیں کتوں اور سوروں کا بادشاہ منایا ہے۔ یملول نے سے وحرث کما: اب جہیں اس بات کا علم ہوگیا ہے تو اب تم میری اطاعت سے برگز منہ نہ موڑنا۔ اس طرح سے یملول نے وزیر کو کتوں اور سوروں سے برگز منہ نہ موڑنا۔ اس طرح سے یملول نے وزیر کو کتوں اور سوروں سے

فظ ظاہر کا لحاظ کرتے ہوئے جبکہ پینیبراکرم کے نزدیک علی کاباطن واضح نہ ہو؟ ضرار : سیں یہ ہر گز ممکن سیں کیونکہ علی ظاہر کے ساتھ باطنی لحاظ ے بھی اس تعریف کے حقدار تھے اور پینیبراکرم نے بھی ای چیز کو ید نظر رکھتے ہوئے تعریف کے۔

ہشام: پس اپنے اس میان کی منا پر اعتراف کرتے ہو کہ علی ظاہری و باطنی دونوں کاظ سے برتری رکھتے تھے ای وجہ سے وہ مقام امامت و امت کی رہبری کے سلط میں دوسروں سے زیادہ حقدار تھے۔(فصول الحقار سید مرتقلی جلداول صفحہ ۹ و ساموس الرجال جلدہ صفحہ ۳۳۳)

# ( 0)

# فضال كالوحنيفه سے مكالمه

الم جعفر صادق کے زمانے میں خدہب حق کے سربر اہ ابو حقیقہ مجد کوفہ میں اپنے شاگردوں کو درس دے رہے تھے کہ امام صادق کے ایک ہوشیار شاگرد اپنے کی دوست کے ساتھ گھومتے ہوئے وہاں پنچے۔ دیکھا کہ ابو حقیقہ کے گرد کچھ لوگ حلقہ کئے بیٹے بیں اور وہ ان کو درس دینے میں محروف ہیں۔ فضال اپنے دوست سے کہنے گئے : "میں اس وقت تک اس جگہ سے نہیں جاؤں گا جب تک ابو حقیقہ کو اس بات پر آمادہ نہ کرلوں کہ وہ غدجب شیعہ اختیار کرلیں۔"

اس ادادے سے وہ ابو حقیقہ کے درس میں جاکر ان کے شاگردوں کے ہمراہ بیٹھ گئے اور اس طرح ابو حقیقہ سے سوالات کا سلسلہ شروع کیا :

سی کردیتے تھے اور جنگوں میں ملمانوں میں سب سے اچھا کر دار کس کا رہا؟ ضرار: علی نے کی جماد کے لیکن معنوی (باطنی) لحاظ سے او بحر زیادہ منزلت و مقام رکھتے تھے۔

ہشام: تم نے اہمی اہمی خود اپنے عقیدے ظاہری میں ظاہر کا لحاظ رکھتے ہوئے حضرت علیٰ کو منزل جماد میں رہبری کے لئے لائق ہونے کا اقرار کر چکے ہو اور اب مسلم باطنی کو در میان میں لارہے ہو۔

ضرار: كابرى لحاظ عال-

ہشام: اگر کسی کا ظاہر وباطن دونوں کا پاک ہونا معلوم ہوجائے تو کیا اپنے صاحب کی برتری پر ولالت نہیں کرے گا؟

ضرار: بینک اپ صاحب کی رتری پر دلالت کرے گا۔

ہشام: کیا جہیں معلوم ہے کہ پیغیر اکرم کی یہ حدیث جو حضرت علی ا کے بارے بیں ہے اور تمام اسلامی گروہوں کے نزدیک مسلم و قابل قبول ہے، جو آپ نے فرمایا: "انت منی بمنزلة هارون من موسی الا اند لا نبی بعدی نبی." یعنی اے علی ! جہیں مجھ سے وہی نسبت ہے جو بارون کو موک سے محتی گریہ کہ میرے بعد کوئی نبی ہوگا۔

ضرار: بال اس حدیث کو مانتا ہول۔ (اس بات کو زبن نشین کرتے ہوئے کہ ضرار نے پہلے حقانیت باطن کو جاننے کا ذریعہ وی الی کو قرار دیا تھا اور پیغیبر اکرم کی باتوں کو وقی کا سرچشہ مانتے ہیں)۔

مشام: كيا مكن ب كه پغيراكرم على ك اس طرح ب تعريف كريس

جواب میں قرآن کی ہے آیت پڑھی: "لاتدخلو بیوت النبی الا ان یؤذن لکم. "(سورۃ احزاب آیت ۵۳) یعنی ٹبی کی اجازت کے بغیر ان کے گھر میں واغل نہ ہو، اور یہ بات روشن ہے کہ پیغیر کی قبر ان کے مخصی گھر میں ہے اور قطعاً ٹبی نے انہیں اجازت نہیں وی تھی اور اسی طرح ان کے وار ثمین نے بھی اجازت نہیں وی تھی۔ اجازت نہیں وی تھی۔

الد حنیفہ: اپنے ہمائی ہے کہو کہ عاکثہ و حصہ نے اپنے مریہ کے طور پر اپنے شوہر پیفیر اکرم سے وہ زمین طلب کی تھی اور ان میں سے ہر ایک نے وہ زمین اپنے باپ کو حش دی تھی۔

فضال: اتفاقا میں نے بھی کی جواب اپنے بھائی کو دیا تھا گر اس نے بھی کے جواب اپنے بھائی کو دیا تھا گر اس نے بھی کے کہا کہ کیا تم نے قرآن کی ہے آیت نہیں پڑھی، جس میں خداوند عالم اپنے پخیر کے ارشاد فرماتا ہے: "یا ایھا النبی اللا احللنا ازواجك التی آتیت اجود ھن." (مورة اجزاب آیت ۴۹) یعنی اے ٹی ہم نے تمہاری دویوں کو تم پر طلل کردیا ہے جن کا تم مر دے بھے ہو۔ لہذا پیغیر اکرم اپنے زمانہ حیات ہی میں ان کا مر ادا کر بھے تھے۔

الع حنیفہ: تم اپنی بھائی ہے کو کہ عائشہ و حصہ جو او بحر و عمر کی بیٹیاں اپنے جھے کا ارث اس گھرے لیا تھا اور اس کو اپنے اپنے والد کو حشا تھا اس بہا پر ان اوگوں کے جنازے وہال و فن کئے گئے۔

فضال: القاقاب وليل بھي بين نے اپنے بھائي كو دى تھى مگر وہ جواب بيس كتا ہے كہ تم يراوران الل سنت اس بات كے معتقد ہوك يغير اكرم اپنے وريد فضال: اے سریراہ ند ہب میرا ایک چھوٹا بھائی ہے جو لیکن ند ہب شیعہ کا پیروکار ہے، بیں نے کئی دلیلیں الدیخ کی علی پر فضیلت رکھنے پر دیں تاکہ اے اپنے ند ہب وسنین "کی طرف لے آؤل لیکن وہ میرے تمام ولائل کو رد کر دیتا ہے۔ لہذا اب میں آپ سے گزارش کرتا ہوں کہ کوئی دلیل محکم الدیخ و عمر کی علی پر مرت کی جارے میں بتائیں تاکہ اپنے بھائی کو بتاکر قائل کرسکوں۔

الا حنیفہ: جاؤا ہے تھائی سے جاکر ہوچھوکہ تم کیو کر علی کو ابو برا و عراق کے را او برا و عراق کے ابو برا و عراق کے را مقدم کرتے ہو جبکہ جہیں معلوم ہے کہ ابو بحر و عمر بیفیبر کے پاس بیٹھ ہوئے سے اور پیفیبر اکرم، علی کو جنگوں پر روانہ کیا کرتے تھے یہ خود اس بات پر ولیل ہے کہ پیفیبر ان دونوں کو زیادہ جا ہے تھے اس لئے ان کی جان کی حفاظت کے طور پر ان کو این رکھتے تھے۔

قضال: القاقا كي سوال بين نے اپنے بھائى سے كيا تھا كر اس نے جواب دیا كہ علی قرآن كے مطابق وشمنوں سے جماد و جگ كى خاطر دوسروں پر برتى ركھتے ہيں كيونك قرآن كتا ہے: "وفضل الله المعجاهدين على القائدين اجوا عظيما: "(سورة نباء آيت ٤٤) خداوند عالم مجاہدين كو قائدين (بيٹھنے والوں) پر فضيلت ويرترى عطاكرتے والا ہے۔

الد حقیقہ: اپنے بھائی ہے پوچھنا کہ وہ کیو کر علی کو او بڑا و عرام پر بر تری
دیتا ہے جبکہ بید دونوں قبر پیغیر کے کنارے دفن بیں جبکہ علی کی قبر پیغیر کی قبر
سے میلوں دور ہے یہ افتار ان کی بر تری کے لئے کانی ہے۔

فضال: القاقا يي وليل مين في اليخ بمائي كو دي محمى مر اس نے

متیں اور کافی دلیر خالون متی ان کی اچانک تجائے سے ملاقات ہوئی۔

ہو؟

ہوائے نے سوال کیا تم حلیمہ سعد سے کی بیشی ہو؟

حرہ: "فواسه من غیر مؤمن" اگرچہ اسکا لفظی ترجمہ سے کہ سے ایک غیر مؤمن کی ہوشیاری ہے (اور اس بات کا کنامیہ ہے کہ بال میں حرہ ہوں لیکن سے کہ تم جیسے بے ایمان فرد نے مجھے پچان لیا سے تہماری ہوشیاری کی دلیل ہے)۔

ہم جیسے بے ایمان فرد نے مجھے پچان لیا سے تہماری ہوشیاری کی دلیل ہے)۔

ہم جیاج : خداتم کو یمال لایا تاکہ تم میرے دام میں پھنس جاؤ میں نے سا

حرہ: یہ بات جس نے تم سے نقل کی ہے جھوٹ کما ہے اس کے کہ ش علی کو ہرگز ان جیبوں سے مقامہ شیس کرتی بائھ میں علی کو پیٹیبروں مثلاً آدم، نوح، لوط، ایراہیم، موک، داؤد، سلیمان، عیسی علیم السلام سے بھی بالاتر جھتی ہوں۔ حجاج : وائے ہو تم پر کہ تم علی کو صحلبہ کے علاوہ ان آٹھ پیٹیبر جن میں اولوالعزم بھی جیں ان پر بھی پر تر جانتی ہو؟ اگر تم اپنے اس دعوی پر دلیل شہر میں اولوالعزم بھی جیں ان پر بھی پر تر جانتی ہو؟ اگر تم اپنے اس دعوی پر دلیل شہر میں تو گردن اڑوا دوں گا۔

حرہ: یہ میں نمیں ہول جو علی کو پیغیران سے برتر جانتی ہوں بلحہ خداوند عالم نے خود قرآن میں علی کو ان سب پر فوقیت علی ہے کیونکہ قرآن محرت آدم کے بارے میں فرماتا ہے: "وعصیٰ آدم ربه فعویٰ."(سورة طلہ آیت ۱۳۱) لیمن آدم نے اپنے پروردگار کی نافرمانی کر کے اس کی عطا ہے محروم ہوگئے جبکہ قرآن محرت علی و ان کی زوجہ و دو فرزندوں کے بارے میں فرماتا ہے: "سعیکم مشکورا."(سورة انسان آیت ۲۲) لیمن آپ لوگوں کی سعی و

کے لئے کوئی چیز ارث بی چھوڑ کر شیں گئے ای لئے باغ فدک کو حضرت زہراً

ے لے ایا اور اگر تمہاری بات قبول بھی کرلیں کہ پیغیر اکرم نے میراث چھوڑی

ہوگا اور اگر اس گھر کی رحلت کے وقت آپ کی ٹو ذوجہ تھیں سب کا آٹھوال حصہ ہوگا اور اگر اس گھر کی زمین کا آٹھوال حصہ ٹو افراد میں تقییم کریں تو ہر ایک کے صحے میں ایک بالش زمین آئے گی نہ کہ ایک انسان کی طول و قامت کے برایر۔

الاحنیفہ یہ جواب بھی من کر دنگ ہو کر رہ گئے اور خصہ کے عالم میں ایٹ بھا نیول سے کما: "اخوجوہ فالہ دافضی والا اخ له." لیتی "اس کو مجد سے نکال دو یہ خود رافضی ہے۔" (لیعنی شیعہ ہے) اس کا کوئی بھائی وائی نہیں نکال دو یہ خود رافضی ہے۔" (لیعنی شیعہ ہے) اس کا کوئی بھائی وائی نہیں

#### (FY)

ب\_ (خزائن زاتی صفیه ۱۰۹)

ایک ولیر خاتون حجاج کے دربار میں

جان بن ایوسف ثقفی جو تاریخ انبانیت میں ظالم ترین فخض گزرا ہے۔
جب پانچویں اموی ظیفہ عبدالملک کی طرف ہے عراق کا سریراہ منتب ہوا تو اس
نے بہت ہے شیعہ بررگان ہی کمیل، قیم اور سعید بن جیر جیسے افراد کو قتل کیا
ان سب شیعوں ہے دشمنی کا نتیجہ اس کا بغض علی تھا۔ ایک دن ایک خاتون جو
شجاعت و صلاحیت ہے کھر پور تھی حرہ کے نام ہے مشہور تھی اور حضرت علیہ
سعدید (جنہوں نے رسول خدا کو دودھ پلایا تھا) کی رشتہ دار تھی اور ان کی بیشی
کے عنوان سے لوگ انہیں بچانے تھے، وہ حضرت علی کے طرفداروں میں سے

قلبی اطمینان کے لئے چاہتا ہوں، لیکن میرا مولا علی یقین کی اس منزل تک پنچا ہوا تھا آپ کا ارشاد گرای ہے: "لو حشف الغطاء ما ازدوت یقینا." یعنی تمام پردے بھی اٹھا لئے جائیں تو میرے پھین میں کوئی اضافہ نہیں ہوگا۔ اس متم کی بات کی نے آج تک نہیں کی اور نہ کمہ سکتا ہے۔

جیاج: اچھا علی کو موئ پر کس دلیل کے پیش نظر برتری و بی ہو؟

حرہ: خداوند عالم حفرت موئ کے بارے پی فرماتا ہے: "معنوج منها خالفا یتوقب."(سورة تقص آیت ۲۱) یعنی موئ فرعونیوں کے خوف سے شہر سے باہر چلے گئے، لیکن میرا مولا علی شب بجرت بہتر رسول پر آرام کی نیند سو کر شجاعت و ایثار کے لحاظ ہے اس آیت کا مصداق قرار پایا: "و من یشوی نفسه ابتفاء موضات الله."(سورة بقرہ آیت کا مصداق قرار پایا: "و من یشوی نفسه ابتفاء موضات الله."(سورة بقرہ آیت کا ۲۰۷) لین لوگوں بیں بھی ایس جو اپن کو مرضی خدا کے سامنے چ و سے بیں جو اپن کو مرضی خدا کے سامنے چ و سے بیں۔

ابنی فداکاری کے سب اپنی جان کو مرضی خدا کے سامنے چ و سے بیں۔

حزت داؤہ پر حضرت علی کو کیو کر برتری دیتی ہو؟

حرہ: اس لئے کہ خداوند عالم حضرت داؤڈ کے لئے ارشاد فرماتا ہے:
"یاداؤد الا جعلناك خلیفة فی الارض فاحكم بین الناس بالحق ولا تنبع
الھوى فیضلك عن سبیل الله:" (سورة ص آیت۲۱) لینی اے داؤڈ ہم نے
حسیس زشن ش اپنا نائب مایا ہے تم لوگوں کے درمیان صحح فیصلہ دیا کرداور نضائی
خواہشات کی چیروی نہ کرنا ورنہ یہ چیروی حمیس خداکی راہ سے بیکلوے گ۔
حزامتات کی حضرت داؤڈ کی قضادت کس مسئلے میں مخی۔
حرہ: دوافراد کے مسئلے میں مخی۔
حرہ: دوافراد کے مسئلے میں مخی جن ش سے ایک کسان تھا، دوسرا

كوشش قدردانى كے قابل ہے۔

مجاج: اے جرہ تم کو شاباش ہو اچھا یہ تو بتاؤکہ حضرت علی کو نوع و لوظ پر کیو کر مرتری دیتی ہو؟

حرہ: خدائے علی کو ان دونوں پر بر تر جاتا ہے کیونکہ خدا ان دونوں کے بارے میں قرباتا ہے: "ضرب اللّٰہ مثلا للله بن کفرو امر تہ نوح و امر تہ لوط کانتا تحت عبدین من عبادنا صالحین فخانتا هما فلم یغنیا من اللّٰه شیئا وقیل ادخلا النار مع الداخلین. "(سورۃ تح یم آیت، ۱) لیخی خدائے کا قروں کی عبرت کے لئے نوع کی بیدی (واعلہ) اور لوط کی بیدی (وابلہ) کی مثال بیان کی ہے کہ بید دونوں بارے دو صالح بیدوں کی بیدیاں تھیں ان دونوں نے اپ شوہروں سے وغا کی رکویا ان کے شوہروں سے دغا کی رکویا ان کے شوہر کی بیدیاں تھیں ان دونوں کے اپ شوہروں سے وغا کی رکویا ان کے شوہر کی مقابل میں ان کے پیچھ کام نہ آئے اور ان دونوں کی رکویا ان کے شوہر) خدا کے مقابل میں ان کے پیچھ کام نہ آئے اور ان دونوں عور تول کو تھم دیا گیا کہ تم دونوں جتم میں جانے والوں کے ساتھ چلی جاؤ، جبکہ حضرت علی کی زوجہ دختر پینجبر فاطمہ تھیں جن کی خوشنودی خدا کی خوشنودی تھی دور جن کی ناراضگی خدا کی ناراضگی خدا کی ناراضگی خوا

محاج: بحان الله حره اب درايه مناؤكه حضرت على كو حضرت ايراتيم بركيو تكرير ترى ديتي مو-

حرہ: کونکہ قرآن حضرت ادائیم کے بارے میں ارشاد قرماتا ہے: "دب ادنی کیف تحیی الموتی قال اولم تومن قال بلی ولکن لیطمئن قلبی. "(سورۃ بقرہ آیت ۲۲۰) لیتی خدایا ذرا مجھے وکھا کہ مردول کو کس طرح زندہ کرتا ہے، خدائے کما کیا تم ایمان شیس لائے؟ ادائیم نے کما کیوں شیس صرف

موست عظار جس كا مير عد كوئى مزاوار ند بو اور دوس ن طرف مير عد موالا و في و أيا ك بار على المير على الطلقت يا دنيا ثلاثا لا حاجة لى فيك " يجئ العد و فيا تجي العد و فيا تحي العد و في العد و في

آجائ : اچهاحضرت على كوحضرت على أير كيوكر فضيلت و يق بو؟ حره : كيونكد خداوند عالم قرآن بين حضرت عيسى عرفاتا ب: "واذ قال الله يا عيسى بن عريم ، انت قلت للناس اتخذوني وامى الهين من دون الله قال سبحانك مايكون لي ان اقول ماليس لي بحق ان كنت قلته فقد علمته تعلم مافى نفسى و لا اعلم مافى نفسك انك انت علام العيوب ما قلت لهم الاما امرتنى به . "(مورة ماكده آيت ١١١و ١١٤)

"اور وہ وہت بھی یاد کروجب قیامت کے دن عینی سے خدا فرمائے گا کہ
اے مریم کے بیٹے بھی گا کیا تم نے لوگوں سے یہ کد دیا تھا کہ خدا کو چھوڑ کر بچھ کو
اور میری مال کو خدا بنالو؟ بھی عرض کریں گے تو بلند و بالا ہے میری کیا مجال جو
یس یول کموں جس کا مجھے کوئی حق ضیں ہے اور اگر میں نے کما ہوگا تو تھے کو تو
ضرور معلوم ہوگا کیونکہ تو بیرے دل کی سب باتیں جانتا ہے۔ ہاں البند میں تیرے

چروالی، چروالی کے بھیو کسان کے باغ میں چلے گئے اور وہاں جاکر اس کی زراعت كو بناه كرويا، يه دونول افراد حضرت داؤد ك ياس فيل ك لئ آئ، دونول ن ا پنامسکد حضرت واؤد کے سامنے میان کیا، حضرت واؤد نے فیصلہ دیا کہ چرواہا اپنے مجيوع كركسان كواس كا خمارا دے-كسان اس يہے كولے كر باغ كو دوبارہ سے ترو تازہ منائے۔ حضرت سلیمان جو حضرت داؤر کے مینے سے اپنے باپ سے کئے كك : "بلا! بلحد ان جانورول كا دوده اور فيم بهي اس كسان كو ديا جائيـ اس طرح كسان كے خمارے كا جران كيا جاسكتا ہے۔"خداوتد عالم قرآن ميں فرماتا ہے: "طفهمنا سليمان."(سورة انبياء آيت ٢٩) ليني جم في حكم واقعى سے سليمان كو مجهاياء ليكن ميرا مولا فرمايا كرتا تها: "سلوني قبل ان تفقدوني" ليمني مجه \_ پوچھو تعمل اس کے تم مجھے اپنے در میان نہ پاؤ۔ تورات والوں کو تورات سے انجیل والول كو الجيل سے تاور والول كو تاور سے اور قرآن والول كو قرآن سے جواب دول گا۔ جیساکہ حفرت علی جب جنگ خیبر کی فتح کے بعد نی اکرم کے پاس سے آپ نے حاضرین سے قربایا: "افضلکم واعلمکم واقضاکم علی" لین علی تم سب ے افضل ، تم سب سے زیادہ علم کا مالک ، تم سب سے اچھا فیصلہ کرتے والا ہے۔ حجاج: اے حرہ تم پر آفرین ہو! اچھا یہ تو بتاؤ کہ حضرت علیٰ کو حضرت سليمان ير كيونكر برترى ويتي بو؟

رہ: خداوندعالم قرآن مجید میں حضرت سلیمان کی زبانی نقل کرتاہے: "دب اغفولی و هب لی ملکا لا ینبغی لاحد من بعدی. "(سورة ص آیت ۳۵) لین سلیمان قرماتے ہیں کہ اے میرے پروردگار مجھے محش وے اور مجھے الیم

جواب دیا اور اس ناشناس اور او البذیل کے در میان اس طرح گفتگو شروع ہوئی:
اجنبی دانشمند: کمال کے رہنے والے ہو؟
الوالبذیل: الل عراق ہوں۔

اجتبى وانشمند: لو الل تجربه والل بنر بوك\_ دراي متاؤ عراق مين

كس جكه ريخ بو؟

الوالبديل: بعره س-

اجنبی وانشمند: پر تواال علم والل تجرب ہو گے۔ تسارا کیا نام ہے؟

الوالهديل: من الوالهديل علاف بول\_

اجنبي وانشمند: اده! مشهور يتكلم

الوالمديل: بي بال

اجنبی دانشند اپنی جگہ سے اٹھے اور الدالبذیل کو اپنے براندین شمایا گفتگو

ك بعد اس سے كما: المت كے بارے ميں تماراكيا نظريہ ہے؟

الداليذيل: آپ كى مراد كونى المت ب؟

اجنى دانشمند: ميرا متصديه ب كه رحلت يغير ك بعد بعوان

جالشين يغبرتم كس كومقدم جانة مو؟

الوالديل: اي كوجس كو يغير في مقدم كياب

اجنبي وانشمند: وه كون ٢٠

الواليديل: وه الويرة بين

اجنبي وانشمند: ان كوكس ما ير مقدم جانة بو؟

جی کی بات نمیں جانتا کیونکہ اس میں کوئی شک نمیں کہ تو ہی فیب کی باتیں خوب جانتا ہے۔"

بذاعین کی پرستش کرنے والوں کا عذاب اس ترتیب سے قیامت تک موخر ہو گیا جبکہ میرے مولا علی کو جب فرقہ "نصیویه" غلو کرنے والے گروہ نے خدا جانا تو علی نے ان کو ان کی اس بات پر قتل کرے ان کے عذاب کو قیامت تک بھی تاخیر تمیں ہونے دیا۔

تجائے: حرہ تجے صد آفرین ہوکہ جو دعویٰ کیا تھا اس پر پوری اتری اور اگر تم یہ جوابات ندوے پاتیں تو بین تمہاری گرون ضرور اڑا دیتا۔ پھر تجاج نے حرہ کو انعامات دے کر بوی عزت کے ساتھ رخصت کیا۔ (فضائل ابن شاؤان صفح انعامات دے کر بوی عزت کے ساتھ رخصت کیا۔ (فضائل ابن شاؤان صفح انعامات عار جلد مع صفح ۱۳۱)

(س م) الوالبذيل سے مكالمه

الدالبذيل عراق كے الل سنت كا معروف عالم وين (مكالم ٢ م ميں اس كى الله كالم مربة آئے گی) ايك سفر كے دوران جب سوريد كے ايك شر رق ميں پہنچا تو اس نے سنا كہ يمال ايك ويواندل بے ليكن بي برا خوش كلام الدالبذيل اس سے ملئے اس كے گر گيا، ديكھا ايك لا زھا مخص بے گر يوسے جمال اور خوش قامت اپنى عِكْد پر بيٹھا اين بالول كو كلگھا كررہا ہے۔ بذيل نے اس كو سلام كيا اس نے اپنى عِكْد پر بیٹھا اين بالول كو كلگھا كررہا ہے۔ بذيل نے اس كو سلام كيا اس نے

ا اگرچه بدایک محج د سالم دانشند محر تعینا این کو دیوانه نمایها جوا قار

Presented by www.ziaraat.com

تھے۔ اے بذیل اب بیل تم ہے کچھ سوال پوچھنا چاہتا ہوں لیذا ان سوالوں کے ذرا مجھے جواب دیدو۔

سوال ا: کیا ایسا نہیں ہے کہ او پر نے منبر پر جاکر یوں کما ہو: "ان لی شیطانا یعترینی فاذا رایتمونی مفضاً فاحذرونی." یعنی بے شک میرے وجود میں شیطان ہے جو مجھے غافل گیر کئے رہتا ہے لہذا جب بھی مجھے غصے میں پانا مجھ سے دور ہو جانالہذا اس منا پر تم لوگ کیوں کر اے رہبر مانے ہو؟

سوال ۲: ذرا مجھے یہ بتاؤکہ اگر تم خود معتقد ہوکہ بیغیر نے کی کو اپنا جانشین نہیں بتایا، لیکن او بحر نے عمر کو اپنا جانشین بنایا اور عمر نے کسی کو جانشین نہیں بتایا ان لوگوں کے کردار میں کیا تنا قض ہے، اس کا جواب کیا ہے؟

سوال ۱۳ بھے ذراب بتاؤ کہ عمر نے جب اپنی بعد والی خلافت میں چھ افراد کی شور کی بنائی اور کہا ہے سب البیت ہیں توبعد میں ہے کیوں کہا کہ اگر ان میں سے دو افراد چار افراد کی مخالفت کریں تو ان دو افراد کو قتل کر دینا اور اگر تمین افراد دوسرے تین افراد کی مخالفت کریں تو ان عمن میں اگر عبدالرحمٰن بن عوف ہے تو دوسرے تین افراد کی مخالفت کریں تو ان عمن میں اگر عبدالرحمٰن بن عوف ہے تو ان کو قتل کردینا، کیا اس متم کا عظم دینا ان کی دیائت پر دلالت کرتا ہے کہ اہل بہشت کے قتل کا فتوی دیں؟

سوال ۱۰ : اے ابد البذيل! تم ابن عباس و عمر كى ملاقات اور ان كى گفتگو كے بارے ميں كيا مجھے اور كياكتے ہو۔ جب عمر ابن خطاب شموكر كھانے كى وجہ عمر ابن خطاب شموكر كھانے كى وجہ عمر ابن عباس ان كے پاس گئے تو و يكھا يوے بيتاب بيتاب ہو؟ كئے گئے ميرى يہ بيتالى اپنے لئے شميں ہے بلحہ اس

الع الهذيل: كيونكه رسول خداً كا فرمان ب كه تم ين جو سب سے يہ ين ويرتر فرد ب اس كو مقدم ركھو اور اپنا رہبر قرار دو۔ لهذا تمام لوگ الوبر على كم مقدم ہونے پر راضى تھے۔

اجنبی دانشمند: اے ابوالبذیل! یہاں پرتم نے غلطی کی ہے اور یہ جو تم نے رسول خدا کا فرمان ابو بحر کی جایت میں ذکر کیا اس پر میرا اعتراض ہے ہے کہ ابو بحر نے خود منبر پر جاکر کما تھا کہ: "ولیتکم ولست بنجیو کم." یعنی آگر چہ میں نے تم لوگوں کی رہبری لی ہے گرتم میں بہترین مخض نہیں ہوں۔(العقاللاء بر جلد ۲ صفح کے ۲۲)

لد اگر لوگوں نے او بر علی جموت کو بھی بر تر جائے ہوئے اپنا رہر سایا ے تو خود رسول خدا کے فرمان کی مخالفت کی ہے اور اگر خود الدیرا نے جھوٹ بولا ب يه كد كرك "يل تمارك درميان كوئى يرترى نيس ركمتا" تويد صحح نيس ب كداي جهوت يولنے والے افراد منبررسول ير جاكي اور يہ جوتم نے كماك تمام لوگ او برک رہبری پر راضی تھے یہ تم نے کس طرح کما جبکہ انصار میں سے اکثر افراد جو لدينه مين تحف كت تح : "منا اهيو و منكم امير" ليتي ايك مربراه جم انصار میں سے ہو اور ایک مریراہ تم مهاجرین میں سے، اور جب مهاجرین میں سے نیر نے کماکہ یں علی کے علاوہ کی کے ہاتھ پر روست نیس کروں کا تو اس کی شمشير كو توز ديا كيا- اوسفيان حضرت على ك ياس آيا اور كن نكا اگر آب جائع بين او ہم آپ کے ہاتھ پر بیعت کرنے کو تیار ہیں اس طرح اوبر کی بیعت کے وقت اختلاف كا مونا ال بات كى وليل ب ك سب الدير كى ربيرى ير بھى راضى سين كر ۋاليس كے۔

انن عباس كتے جيں كہ چريس خاموش ہوگيا، اور عمر اور حضرت على الله عبال كا در ميان عداوت كى وجہ سے امير المؤمنين كا نام نہيں ليا۔ ليكن خود عمر تے جھے كا نام نہيں ليا؟ سے كما: اے ابن عباس! اپنے دوست على كا نام نہيں ليا؟ هيں نے كما: تو على كولوگول كا رہير منادو۔

عرف اس عرف المحمليم على المحجه العظمى وان يطبعوه يد خلهم الجنة " يعنی خدا كي شم الرعلی كولوگول كا ربير مادول تو يقيناً وه لوگول كو معادت كے بليد درجہ تك پہنچا ديں دي عرف ان كي بيروى كريں تو وه ان لوگول كو بهشت تك پہنچا ديں دي عرف الله عرف الله عرف الله علاقت كواس كے عرف الرجہ يہ سب باتين كيس عمر بحر بھى الله بعد كے لئے خلافت كواس جي تفرى شورى كے بيردكى اس كے بروردگاركى نسبت والے ہواس بر

الوالبذيل: كت بين كه وه اجنبى دانشمند جب بيه سب باتين تمام كرچكا تو چر سالبذيل: كت بين كه وه اجنبى دانشمند جب بيه سب باتين تمام كرچكا تو چر سال پر دايوا كل طارى موكن (يعني تقيتاً النه كو دايوانه مناليا) جب بيه ماجرا مامون (سالوين خليفه اموى) كو جاكر متايا تو مامون نے اسے بلوا كر النه پاس ركھا، اس كا علاج كر ايا اور النه امور بين اپنا مهدم قرار ديا۔ حتى كه خود مامون اس كى منطقى باتول سے شيعه موكيا۔ (احتجاج طبرى جلد معنى 10 سال 10 سا

لئے ہے کہ میرے بعد کون مقام رہری کو سنبھالے گا۔ پھر ان کے اور اتن عباس کے در میان مید گفتگو ہوئی:

الن عباس : طلحه بن عبدالله كوربير منادو\_

عمر · وہ بواخود غرض انسان ہے پیغیر اکرم اے اس حوالے سے پہچائے تھے، میں ایسے شخص کو ہر گزر ہبری نہیں دول گا۔

ائن عباس: زیر بن عوام کولوگوں کا رہبر منادو۔ عمر: وہ ایک طیل انسان ہے میں سلمین کی رہبری ایسے طیل مخض کو ہرگز نہیں دوں گا۔

ائن عباس : سعد انن افي وقاص كولوكوكا رجير منادو\_

عمر: معد كاشمشير و گھوڑے سے سروكار ہے۔ يعنى فوتى آدى ہے۔ ايسا فض رببرى كے لئے مناسب شيں ہے۔

ائن عباس : عبدالرحن بن عوف كوربير مادو-

عمر: وه توائي كمركو چلانے عاج -

الن عباس: الي ييخ عبدالله كوربير منادو

عمر: خیس خداک فتم ایبا مرد جو اپنی مدی کو طلاق دینے سے عاجز ہو ہر گزمقام رہبری کے لائق خیس ہے۔

ائن عباس: توعثان كورببر منادو\_

عمر: تین مرتبہ کما خداکی فتم اگر عثان کو رہبر مناؤل تو طاکفہ بنی معط جو بنی امیہ کی نسل سے بیں سلمانوں پر مسلط ہو جائیں گے اور عثان کو قتل

#### ( 4)

الدولف كا البيئے بيٹے كو چينمبر كے قول پر اشكال كا جواب قاسم بن عينى مجلسى جو "ادولف" كے نام سے مشہور تھے، جوان، تنى اور امام على كے سي ويكارول ميں سے تھے۔ وہ اپنے خاندان كے سر پرست اور شاعر بھى تھے ان كا انتقال ٢٢٠ ھ ق ميں ہوا۔ (مفينة الحار جلد اول صفحہ ٣٦٣)

ان كا ايك يط جس كا عام "ولف" تقا وہ اپن باپ كے بر على بدنبان و بدطينت تقاد ايك روز اس كے دوستوں كے درميان وقيل كى اس روايت پر عث موت تقاد ايك روز اس كے دوستوں كے درميان وقيل كى اس روايت پر عث موت كى جو على كى شان بي تقى كد : "لا يحبك الا مؤمن تقى و لا يبغضك الا ولد زينة او حيضة." يعنى اے على ! تم ے كوئى مجت شيں كرے كا مكر جو مؤسن و متقى مواور تم ہے كوئى بغض شيں ركے كا مكر دہ جس كى بيدائش زنا سے موئى مويا اس كا نطقہ حيض كى حالت بيں رحم مادر بين قرار بايا ہو۔

ولف جو اس موضوع بى كا مكر تقا، اپ دوستوں سے كنے لكا: تمارا تظريد ميرے باپ الدولف كے بارے ميں كيا ہو؟ كيا كوئى يد كمد سكتا ہے كد انہوں نے اپنى دوى سے زناكيا ہو؟

اس کے دوست کنے گئے: ہر گز ہم امیر اودلف کے بارے میں ایما میں سوچ کتے ہیں۔

ولف كينے لگا: "خداكى حتم بين حضرت على سے شديد ترين دشمنى ركھتا مول جب كدند بين زنازادہ مول اور ندولد حيض مول۔"

ای بنگام میں اس کے والد ابوولف گرے باہر آئے۔ جب منے کو کھے

#### (MA)

#### مامون کا علماء سے مکالمہ

ایک دفعہ مامون (ساتوال خلیفہ عمامی) کے دربار میں اہلسنت کے بورگ علاء کی جمعیت بیٹھی ہوئی تھی اس میں کافی طویل مناظرہ شروع ہوگیا۔

ایک سی عالم دین کئے گئے: پینیمر اکرمؓ سے روایت ہے کہ آپؓ نے الدیجر و عمر سید اکھول اہل الجند" لیعنی الدیجر و عمر جنت میں بوڑھوں کے سروار ہیں۔

مامون نے کہا: یہ حدیث صحیح نمیں ہے کیونکہ بہت میں کوئی یوڑھا نمیں جائے گا۔ کیونکہ ایک روایت ہے کہ ایک ون ایک یوڑھی عورت پینیبر اکرم میں جائے گا۔ کیونکہ ایک روایت ہے کہ ایک ون ایک یوڑھی عورت پینیبر اکرم کے باس آئی آپ نے اس سے کہا کہ "یوڑھے جنت میں نمیں جائیں گے۔" وہ عورت روئے گئی۔ پینیبر اکرم نے فرمایا کہ خداوند عالم فرماتا ہے: "انا انشانا ھم انشاء فجعلنا ھن ابکارا عوبا اتوابا."(سورۃ واقعہ آیت ۳۷۳۵) لیمنی ان کو وہ خوریں ملیں گی جن کو ہم نے نت نیا پیدا کیا ہے تو ہم نے انہیں کنواریاں پیاری پیاری ہیولیاں بنایا ہے۔

اب اگر تم كوك او بحر و عمر جوان بوكر بهشت بين جاكين كو اس روايت رسول خداً كو كياكرو كے جس بين رسول خداً نے قرمايا: "ان الحسن والحسين سيد اشباب اهل الجنة الاولين و الآخرين و ابوهما خير منهما."
يعنى حن و حيين دونول الل جنت كے جوانوں كے مردار بين اور ان كے والد محرم ان سے بہتر بيں۔ (خار جلد ٢٩ صفح ١٩٢)

الد ہریرہ کی بے بیاد باتیں من کر یہ جوان بولا: اے الد ہریرہ جہیں خدا کی حتم ویتا ہول کہ ذرا یہ بتاؤ تم نے رسول خدا کے حضرت علی کے بارے میں یہ دعا می بول کہ ذرا یہ بتاؤ تم نے رسول خدا کے حضرت علی کے بارے میں یہ دعا تو ہے: "اللہم وال من والاہ وعاد من عاداہ" لیمنی خدلیا! جو علی کو دوست رکھے تو بھی اے دوست رکھ ، جو اس ہے دشمنی رکھے تو اس سے دشمنی رکھے۔

الوہری و نے جب ویکھا کہ اس کچی حدیث سے انکار نمیں کرسکتا تو کئے لگا: "اللهم نعم" یعنی خداکو گواہ بناکر کہتا ہوں کہ "بال سی ہے۔"

وہ غیور جوان یولا: لہذا ہیں بھی خدا کو گواہ بناکر کہنا ہوں کہ تم دشمن علی ے دو سی اور علی کے دوستوں ہے دشنی رکھتے ہو۔ لہذا رسول خدا کی تصدین میں تم بھی شائل ہو۔ بیہ کمہ کر وہ جوان اس جلسہ ہے اٹھ کر چلا گیا۔ (شرح نج البلاغہ ائن حدید جلع م صفحہ میں)

# (۱۲) نوجوان کا شمتوں کا جواب

ایک دوست نے کما کہ میں سعودی عرب کی ایک مجد میں تھا کہ ایک فخص جو سوارید کا رہے والا تھا میرے پاس آیا اور کئے لگا تم شیعہ لوگ نماز کے بعد بیتن مرتبہ کیول کہتے ہو: "خوان الامین، خوان الامین، خوان الامین، خوان الامین، خوان الامین، خوان الامین، خوان کے جو کیل ایشن نے خوان کی۔

بھے بیہ من کر تعجب ہوا اور اس سے کہا میں دور کعت پڑھتا ہوں ذرا دیکھتا کس طرح پڑھتا ہوں۔ اس نے کہا تھیک ہے۔ میں نے دور کعت تماز کامل پڑھی، دلف کے دوست و حاضرین سب دلف کی حضرت علی ہے و عثنی کی وجہ سمجھ گئے کہ جس کی بعیاد ہی خراب ہواس کی آخرت بھی خراب ہے۔

## (4.)

## الدهريره كوايك غيور جوان كاجواب

معاویہ نے پکھ جھوٹے محابہ و تابعین کو پیپوں سے فریدا ہوا تھا تاکہ ان کے ذریعے امام علی کی مخالفت میں جعلی حدیثیں نقل کروائے۔ ابو ہر رہ ، عمرو بن عاص اور مغیر بن شعبہ جیسے محلبہ اور عروۃ ائن زیر جیسے تابعین۔

الا ہر رہو، حضرت علی کی شادت کے بعد کونے آکر معاویہ کی جمایت میں حضرت علی کے خلاف احادیث گھڑتا تھا کہ تیفیر نے یوں فرمایا، مجد کوفہ میں بیٹھ کر لوگوں کو گراہ کیا کرتا تھا۔

ایک رات کونے کا ایک غیور و آگاہ جوان بھی اس محفل میں بیٹھا تھا۔

كركوں چوسے ہو، يہ تو پھر اور اوے كے إلى-

ال مجد ك الم جماعت ك الل جيخ جلائے سے ميرا ول الل ايرانی ك لئے و كھا۔ ميں آگے يوھا اور الل الم جماعت سے كما: جناب الن ورو ديواروں كا چومنا رسول خدا سے محبت كى دليل ہے جس طرح باپ اپنے بچ كو محبت ميں چومنا ہے جس ميں كى فتم كاكوئى شرك نہيں ہے۔ الم جماعت كينے لگا: نہيں ہے شرك ہے۔

میں نے کہا: کیا تم نے سورۃ یوسف کی آیت ۹۹ نیس پڑھی جس میں خداوند عالم فرماتا ہے: "فلما ان جاء البشیر القاہ علی وجهه فارند بصیوا." یعنی جب فہر دینے والے نے یعقوب کو یوسٹ کی فہر دی اور یوسٹ کے لباس کو یعقوب کی آگھوں پر ملا تو ان کی بصارت لوٹ آئی۔لہذا میرا آپ سے یہ سوال ہے کہ یہ کیا لباس تھا جو حضرت یعقوب کی بینائی لوٹ آنے کا سب بنا؟ کیا اس کے علاوہ اور کوئی بات تھی کہ وہ حضرت یوسٹ کے جم سے مس کیا ہوا تھا؟

اس وہالی امام جماعت سے کوئی جواب ندین سکا۔ پھر میں نے کما: تم نے سورۃ یوسف کی آیت ۹۳ میں پڑھا ہوگا: جب حفرت لیقوب قافلے میں مصر سے ۸۰ کلومیٹر کے فاصلے پر شخے تو کہنے گئے: "انبی لاجد ریح یوسف" لیجنی میں یوسف کی خوشبو کو محسوس کررہا ہوں۔ لہذا اولیاء کے یہ آثار معنوی ہیں جو شرک میں ہیں بیحد میں توحید ہیں۔

مزید وضاحت: اولیائے خداکی قبور کی نزدیک سے زیارت کے وقت جارا قلبی و معنوی احماس موص جاتا ہے اور ہم انہیں خداکی بارگاہ میں واسطہ قرار اس كے آخر كى تين كبير مستحبى بھى براهيں، اس كے بعد اس كى طرف ويكھتے ہوئے كما : كموكيما ويكھا؟

وہ کنے لگا: تم تو ایک عجم ہو لیکن ہم عربوں سے بہتر تم نے نماز پر حی بالیکن تم نے "خان الامین" کیوں نمیں کما؟

میں نے کہا :اس طرح کے الزامات وہمتیں تم سادہ لوح افراد کے اذہان میں استعاد وشیاطین ڈالنے ہیں جو مسلمانوں میں تفرقہ پیدا کرنے کیلئے ایجاد کرتے ہیں۔
مزیدوضاحت : یہ کہ ان کامطلب "خان الاهین" ہے یہ ہے کہ نعوذباللہ شیعہ معتقد ہیں کہ جر کیل المین جو فرشتہ وقی ہیں، انہیں یہ عظم طا تھا کہ قرآن کو حضرت علی کے پاس لا کیں، گر انہوں نے خیات کی اور قرآن پینجبراسلام کے باس لے گئے۔ اس لئے شیعہ ہر نماذ کے بعد تین مر تبہ "خان الاهین" کہتے ہیں۔
یعنی جر کیل نے خیات کی ہے۔ لہذااس فتم کے الزامات بعض المسعت کے معروف یعنی جر کیل نے وضاحت کے معروف افراد نے دیتے ہیں جس کی طرف اشارہ کیا ہے۔ ڈاکٹر سید محمد ہجائی نے وضاحت کے ساتھ اپنی کتاب "کچر میں ہدایت پاگیا" میں صفح ہے کہ تجائی نے وضاحت کے ساتھ اپنی کتاب "کچر میں ہدایت پاگیا" میں صفح ہے کہ تر کیل ہے۔

(۳۲) ایک شیعہ کے محکم دلائل

ایک عالم دین کا بیان ہے کہ میں مدینہ میں نی کی قبر کے کنارے کھڑا تھا کہ دیکھا کہ ایک شیعہ ایرانی آیا اور وہ ضرح مقدس رسول خداً کو چوستے لگا۔ مجد کا امام جماعت اے ڈائٹے لگا کہ ان بے جان اور بے شعور پھر، دیوار اور دروازوں

جاؤك . فاستغفرو الله واستغفر لهم الرسول لوجدو الله توايا رحيما ." (مورة نساء آیت ۲۴) یعنی اے رسول ! ان لوگول نے نافرمانی کرکے اپنی جانوں برظلم کیا، اگر یہ تمارے پاس علے آتے اور خداے معانی ما تھتے اور اے رسول تم بھی ان کی مغفرت جاج توبیعک یہ لوگ خدا کو بوا توبہ تبول کرنے والا مربان باتے۔ شیعہ ی دونوں سے نقل ہے کہ حضرت آوم نے توبہ کے وقت خانہ خدا کے سامنے يِغْمِر اسلامٌ كو واسط قرار ويت موت يه وعاكى تقى: "اللهم استلك بحق محمد الا غفوت لى. " لين فدا مج على ك حق كا واسط دے كر دعاكر تا بول كر جھے معاف کردے۔ (درمور جلد اول صفحہ ۵۹ و متدرک عاکم جلد ۲ صفحہ ۱۱۵ و مجمع البیان جلد اول صفحہ ۸۹) اس موضوع برکہ اولیائے خداکی قبور کا چومنا یا ان کو وسیلہ قراردیناشرک نہیں ہے اہلست کی کاول سے عمن روایتیں تقل کی جاتی ہیں: يملى روايت : ايك محض يغير اسلام كياس آيا اور سوال كيا: يارسول الله ! میں نے متم کھائی ہے کہ بہشت کے دروازے اور حوارالعین کی پیشائی کو چوموں گا، اب میں کیا کرو؟ پنجبر اکرم نے جواب دیا: مال کے قدم اور باپ کی پیشانی کو چوم لو۔ یعنی اگر ایسا کرو کے تو اپنی آرزو کو پیٹی سکتے ہو۔ اس نے کما: اگر مال باپ مر چکے ہوں تو؟ پینمبر اکرم نے کما: ان کی قبور کو چومو۔ (الاعلام قطب الدین

دوسرى روايت: جب حفرت اراجيم اپنے ييخ حفرت اساعيل سے ملے شام سے مك شام سے مك شام كو دالي آگئے۔ جب حفرت اساعيل سخ حضرت اراجيل سخ سے آنے كى خبر دى لا

ویے ہوئے دعا کرتے ہیں کہ ہم تو منتقماً خدا کے مانے جانے کے قابل نمیں میں لیذا ان صاحبان کو واسطہ قرار ویتے ہیں۔ چنانچہ قرآن میں اس بات کی طرف الثَّاره بهوا ہے: "قالوا یاابانا استغفرلنا ذنوبنا اناکنا خاطتین."(سورۃ یوسف آیت عور) لیعنی حفرت لیقوب کے بیخ کمنے لگے: اے بلا! خداے مارے گناہ كى مغفرت كى وعا ما تليس، يعك جم في خطاكى بـ لهذا اوليائ فدا سے توسل جائزے۔جولوگ ان توسلات کوشرک سے تعیر کرتے ہیںوہ قرآن سے نا آشناہیں اور اپنے غلط تعصب کی بنایر اس فتم کے فتوے دیتے ہیں۔ خداوند عالم سورة ماکدہ كى آيت ٣٨٠ من فرماتا ب: "ياايها الذين آمنوا اتقوالله وابتغوا اليه الوسيله." لیعی اے صاحبان ایمان! خدا سے ڈرو اور خدا کے لئے وسیلہ مناف سے آیت فظ اوائے واجبات و ترک محرمات بی کو وسیلہ قرار نمیں دیتی بلحہ واضح کرتی ہے کہ متحبات بشمول انبیاء و اولیاء سے توسل بھی وسیلہ ہے۔ روایت ہے کہ منصور ووافیتی (دوسراخلیفہ عبای) نے مفتی اعظم (مالک بن انس) جو مذہب مالکی کے سربراہ تے ان سے پوچھا: حرم یغیر میں روبقبلہ ہو کر دعا ماگوں یا یغیر کی ضریح کی طرف رخ كرك وعا ما كول؟ مالك في جواب ش كما: "لم تصوف وجهك عنه وهو وسيلتك ووسيلة ابيك آدم الى الله يوم القيامه بل استقبله واستشفع به فيشفعك الله قال الله تعالى . ولو انهم اذظلمو انفسهم. " يعني كول يغير كي طرف سے رخ موڑتے ہو جبکہ وہ تہارے اور تہارے باپ آدم کے لئے روز قيامت وسيله بين، ان كي طرف رخ كرو ان كو ابنا شفع قرار دو كيونكه خدا ان كي شفاعت كو قبول كرت والاب اور خود خداوند عالم فرماتا ب: "ولو انهم اذظلموا میں نے کما: تم فاند کعبے کے کونے پر ملے جراسواد کو چومتے ہو؟ شرطد: بال-

میں نے کما: جب روضہ رسول کے اس پھر کو چومنا شرک ہے لو حجر اسود کو چومنا بھی شرک ہے۔

شرط : ال كو تغيراكم في جواب

میں نے کما: جب کی چیز کو تمرکا چومنا شرک ہے توبالکل فرق شیں ہے چاہے پیغیر ہویا کوئی اور۔

شرطہ: تغیراکرم نے جراسودکوال لئے چواکہ وہ جنت سے آیا تھا۔ شیل نے کما: اچھا۔ چونکہ وہ پھر جنت سے آیا ہے اس لئے آپ اس چوستے ہیں اور دوسری طرف تغیر نے چونکہ اس کو چوسنے کا حکم دیا ہے اس لئے چوستے ہیں۔

شرطه: بالااى لے يوسے بيل۔

میں نے کہا: لینی جنتی چیزیں بذات خود محترم شیں ہیں گر وجود پیغیر کی وجہ سے قابل احترام ہو گئی ہیں۔

شرط: بال-

یس نے کما: تو جب جنت یا اس کی چیزیں وجود تیفیر کی وجہ سے قابل احترام ہو سکتی ہیں اور انہیں تمرکا چوما جاسکتا ہے تو یہ قبر نبی کے اطراف میں لگا ہوالوہا بھی قبر نبی سے نزدیک ہونے کی وجہ سے احترام کا حامل ہے۔ لبذا اے بھی یعوان تمرک چومنا جائزہے۔ وہ دوڑے اور اپنے والد کے پیروں کے نشان ڈھونڈے اور والد کے احر ام بیں اس جگہ پر بوسہ دینے گئے۔ (الاعلام قطب الدین حقی صفی ۱۲۳)

تبیسری روایت: سفیان ٹوری جو (اہلست کے صوفی مسلک سے تعلق رکھتا تھا) امام صادق کے پاس آیا اور کنے لگا: لوگ کجنے کے پردے کو کیوں چو محتے ہیں؟
جبکہ وہ پرانے کپڑے کا پردہ ہے جو لوگوں کو کوئی فائدہ نہیں پہنچاتا۔ امام صادق کے اس کے جواب میں فرمایا: یہ اس مخص کی مثال ہے جو دوسرے کا حق ضائع کرتا ہے اور پھر اس کے دامن کو پکڑ کر معانی مانگنا ہے تاکہ وہ اسے حق ضائع کرتا ہے اور پھر اس کے دامن کو پکڑ کر معانی مانگنا ہے تاکہ وہ اسے حق صادق)

(۳۳) ایک مجتد کا سعودی پولیس سے مباحثہ

حضرت آیت الله العظلی سید عبدالله شیرازی قدی سر دا اپنی مشهور کاب
"الاحتجاجات العشوة" کے احتجاج ششم میں لکھتے ہیں کہ ایک دن میں روضہ
رسول پر حاضری دیے گیا تو دیکھا کہ حوزہ علیہ تم کا ایک طالب علم ضریح پیغیر کولاسہ دینے کے لئے آگے بڑھا اور وہاں کے شکیورٹی گارڈ (شرط) سے بہتے ہوئے ضریح مقدی کو چوسے لگا۔ جب شرط نے دیکھا تو قصہ سے ہجر امیرے پاس آیا مضریح مقدی کو چوسے لگا۔ جب شرط نے دیکھا تو قصہ سے ہجر امیرے پاس آیا اور کئے لگا: جناب عالی ! آپ اپنے لوگوں کو ضریح کو چوسے سے منع کیوں نمیں کرتے، یہ پھر کے دروائے اور اینوں کی دیوائی ہیں جن کو چومنا شرک ہے۔ لیداان کو منع کریں کہ یہ ایبانہ کیا کریں۔

# علی بن میثم کے چند مکالمے

ایک شیعہ برجت عالم دین جو تاریخ شیعہ کے متعلم (بیعنی علم کام میں ماہر) بھی تھے علی بن اساعیل بن شعیب بن میٹم جو میٹم تمار کے نواے تھے اور علی بن میٹم کے نام سے مشہور تھے امام رصنا کے اصحاب خاص میں ان کا شار ہوتا تھا اور خالفین سے حث و مناظرہ کرنے میں ان کو کافی ممارت حاصل متحی لہذا بطور ثمونہ ہم یمال ان کے کچھ مناظروں کو ذکر کرتے ہیں۔

(سم سم)
علی بن میم کا ایک سیحی سے مکالمہ
علی بن میم کا ایک سیحی سے مکالمہ
علی بن میم نتم ہوگ صلیب کواپی گردنوں میں کیوں آویزاں کرتے ہو؟
میحی : اس لئے کہ بیاس سولی کی شبیہ ہے جس پر حضرت عیمی علیہ
السلام کو سولی دی گئی۔

مزید وضاحت : یہ کہ قرآن کی جلد جو کی جانور کے چڑے سے بنی ہو جو جگل میں جرتا ہے اس کی اس کھال کی خاص اہمیت نمیں ہوتی مرجب اس کھال ے قرآن کی جلد منادی جائے تو اگرچہ اس چوے کو جلد نے سے پہلے نجس کرنا حرام منیں تھا مراب اے نجس کرنا بھی حرام ہو جائے گا اور اس کی اہمیت بھی پہلے سے بوھ جائے گی ای لئے اے چومنا بھی جائز ہوجاتا ہے۔ کی نے اے شرک یا حرام نمیں كها ويغيراكرم، ائمة اطهار اور ويكر اوليائ خداكي ضريح كو جومنا بهي اي طرح بـ اس میں شرک اور بدعت نیس ہے۔ جیسا کہ تاریخ میں لیا و مجنوں گزرے ہیں کہ ایک دفعد کیل کے محلے سے ایک کتا مجنوں کے محلے میں گیا، مجنوں نے جسے ہی اس کتے كوديكها اس كے ياس كيا اورات الحاكر باركرتے لكا كسى نے آكر اس سے كما: "ليس على المجنون حوج" كونكم تم ديوائي مواس لئے كتے كو يار كرتے سے ورافي شيس كردب بور مجول في جواب على كما: "ليس على الاعمى حرج" كونك تم اعرف ہواں لئے میرے اس بار کرنے کو مجھ شیں کتے اور پھر مجوں نے یہ اشعار کے: امر على الديار ديار ليلى اقبل والجدار و ذالجدار وما حب الديار شغفن قلبي ولكن حب من سكن الديار یعن جب میں لیل کے گر کے پاس سے گزروں کا تو اس کی ایک ایک د بوار کوچوموں گا اور یہ چومنا اس گرے محت کی وجہ سے نمیں ہے بلحہ اس وجہ ے ہے کہ لیل اس میں رہتی ہے۔ (مشکول من نیمائی جلد اول صفحہ او)

(ra)

على بن ميم كامكر خداے مكالمه

ایک ون علی بن میم ، حن بن سل (جومامون کاوزیر تھا) کے پاس گئے تودیکھا
ایک منکر خدا وزیر کے پاس بیٹھا ہوا ہے اور وزیر اس کا احترام کررہا ہے اور وہ منکر خدا سب کے سامنے سافی کرتے ہوئے اپ ند بہ کی حقانیت بیان کررہا ہے۔
خدا سب کے سامنے سافی کرتے ہوئے اپ ند بہ کی حقانیت بیان کررہا ہے۔
علی بن میم نے اپ مناظرے کو اس طرح شروع کیا:
اے حن بن سل! آج میں نے تمادے گھر کے باہر ایک عجیب و

غريب چيز ديکھي۔

87315: 13

علی بن میم : میں نے دیکھا ایک کشی بغیر ناخدا کے چلی جارہی ہے۔ ای وقت منکر خدا جو بیٹھا ہوا تھا یو لا : اے وزیر پید مختص "علی بن میم" دیوانہ ہے جبجی الیمی ہاتیں کررہا ہے۔

علی بن میٹم: نہیں میں نے صحح بات کی ہے میں دیوانہ نہیں ہوں۔ منگر خدا: تشتی جو جمادات سے ہے عقل و جان نہیں رتھتی تس طرح بغیر ناخداور ہنما کے چلی جارہی تھی۔

علی بن میم : میری بات تعب آور ب یا تمماری جو کتے ہو کہ بید دریا بے کرال جس میں عقل و جان رکھنے والی بھی جی بغیر پیدا کرنے والے و رہنما کے علاقم میں ب، بید مختلف فتم می سنریال جو زمین سے اگلتی جیں اور بید بارش وغیر وجو آسان سے برستی ہے جبکہ خود تعجب

علی من میم : کیا حفرت میں کو بھی ہیہ بات پند ہوگی کہ وہ اس قتم کی چیز گردن میں آویزال کریں؟ مسیحی : نہیں۔

على بن ميم : كون؟

میچی: اس لئے کہ وہ چیز جس پر اشیں سولی دی گئی ہو وہ کس طرح چاہیں گے کہ اس کو گلے میں اٹکا کیں۔

علی من طبعثم: درا مجھے یہ متاؤ کہ کیا حضرت عبی گدھے پر سوار ہو کر اپنی ضروریات زندگی کو پورا کرنے جایا کرتے تھے؟

- اباد على ال

على من ميم : كيا حضرت عين أبيه جائب تن كد وه كدها زنده رب تاكد وه ايني منول مضود تك چنج جائيں۔

-U1:50

علی بن میم : جیببات ب که حضرت مین جس چیز کی بقا چاہتے تھے اے تو تم نے ترک کردیا ہے اور جس چیز ک وہ پند نمیں کرتے تھے اے گرون میں لٹکائے چھرتے ہو۔

لبذا سر اوار او بہ تھا کہ اس گدھے کو جس کے باتی رہنے کو حضرت عیسیٰ پند کرتے تھے اس کی تصویر گردن میں لٹکاتے ند کہ اس صلیب کی تصویر کہ جس کو دہ ہر گزیند نیس کرتے تھے۔ (الصول الخار سید مرتضٰی جلد اول صفحہ اس) ہے؟ اور كيا وہ تمام نيكى وبدى كو جانتا ہے يا نہيں؟
الو الهذيل : نہيں وہ تمام نيكى وبدى كو نہيں جائے۔
على بن ميم : لهذا اس طرح تو البيس تسارے امام سے زيادہ وانا تھا۔
الوالهذيل سے كوئى جواب نہ بن پڑا اور شرمندہ ہوكر رہ گئے۔ (الصول
الحقار سيد مرتضى جلد اول صفى ۵ و دخار جلد ١٠ صفى ٣ ٧)

ایک دن الدالهذیل نے علی من میم سے سوال کیاکہ آپ کے پاس حضرت علی کی امات اور بعد رسول خدا الدیحر پر ان کی برتری پر کیا دلیل ہے؟

على بن ميم : تمام مسلمين كا اجماع و انفاق رائے ہے كه على بى رسول خداً كے بعد عالم ومؤمن كامل تھے۔ ليكن اس وقت اس متم كا اوعا الوبر كے لئے ميں تفا۔

الدالبديل: كون كتاب كدرسول خداكى رصلت كي بعد الدبحر في مؤمن وعالم بوت يراجاع تبين فقا؟

علی من میم : میں اور مجھ سے پہلے والے اور عصر حاضر کے تمام لوگ یک کہتے ہیں۔

ابوالهديل: لبدائم اور تسارے افراد سب كے سب مراى و سركروانى

علی من طیم : اس حتم کا جواب تو صرف گالی اور الزائی والا ہے۔ تم جائے منطق جواب وینے کے اس طرح کے جواب دے کر جمیں گراہ سیجے ہو۔ لہذا یاد رکھو پھر پھر کا جواب پھر ہوتا ہے۔ کررہے ہو کہ ایک مشتی بغیر ناخدا کے کیے حرکت کر سکتی ہے۔ وہ منکر خدا جواب نہ دے سکا اور شر مندہ ہو گیا۔ سمجھ گیا کہ بیہ مشتی کی مثال مجھے قائل کرنے کے لئے پیش کی گئی تھی۔ (ضول المخارسید مرتضلی صفیہ ۴۲)

(44)

على من ميم كا ايو البديل ے مكالمه

جیما کہ پہلے اوالبدیل کا نام گزر چکا ہے کہ یہ المحت کے بہت بوے عالم دین اور بوی شخصیت شار ہوتے تھے۔ قران سوم کے آغاز میں معالم ھی بغداد

میں پیدا ہوئے سوسال کی عمر پاکر ہے میں بغداد ہی میں انقال موا۔

ایک وان علی بن میم نے اوالبذیل سے پوچھا! کیا ایبا نسی ہے کہ اہلیس انسانوں کو ہر متم کی نیکی سے روکتا اور ہر متم کی برائی پر ابھار تا ہے؟

ابوالبذيل: بال ايماني بـ

علی بن ملیثم : کیا ہیہ ممکن ہے کہ اہلیس جس نیکی کو نہ جانتا ہو اس سے روکے اور جس برے قعل کو نہ جانتا ہو اس پر آمادہ کرے ؟

الوالهذيل: نيس بلحه وه جانا بـ

على من مليم : يس بيات تو الب مولى كد البيس تمام فيكي وبدى كو

عانتائے۔

ابوالبذيل: بال

على من ميم : لو پر درا محصي باؤ يغير اكرم ك بعد تساراالام كون

بنی ہاشم کا ایک فرد افعا اور کھنے لگا کہ بید طلاق واقع نمیں ہوئی کیونکہ بیعک علی امت کے تمام افراد پر مرتز میں اور کیونکہ طلاق مشروط ہے عدم برتزی علی پر جبکہ وہ مرتز ہیں۔ لہذا طلاق اصلاً واقع ہی نمیں ہوئی۔

اس باعی مرد نے اپنی بات کی حزید وضاحت میں عمر عن عبدالعزیزے كما: تم كو خداكى فتم ذرابير بتاؤكه كيابير روايت پيغير سے نمين عن كم ايك روز آپ ای بیشی فاطمه کے گر ان کی عیادت کو گئے اور ان سے فرمایا: بیشی تمهارا كولى چيز كمانے كودل جاه رہا ہے؟ قاطمة نے عرض كى: بلا جان ! الكور كماتے كو ول چاہتا ہے۔ اگرچہ انگور کا موسم نہیں تھا اور علی بھی سفر پر گئے ہوئے تھے۔ يغير في ال طرح وعاكى: "اللهم آتنا به مع افضل امتى عندك منزلة." ليتي خدلیا! انگوروں کو اُس کے باس بھی جو تیری بارگاہ امت میں سب سے بہتر ہے۔ ای وقت حضرت على بنيج، وروازه كفكفايا اور كحريس واخل موئ، ان كم ماته يس ایک کچھا تھا جے اپنی عبا کے وامن سے ڈھا کے ہوئے تھے۔ پیغیر اکرم نے فرمایا: ياعلى بيركيا بي على في فرمايا: يارسول الله الكورين جو فاطمه كيلي اليا مول كونكه انسين انكور بيند بين عفير اكرم في فرمايا: "الله أكبر" خدايا! جس طرح تو نے مجھے خوش کیا اس جت سے کہ علیٰ کو امت میں سب سے بہترین مخص قرار دیاای طرح ان انگورول کے ذریعے میری بیشی فاطمہ کو شفاوے۔ پھر آپ نے انكور حفرت فاطمة كودية بوئ كها: بيشي خداكانام ليكر كهاؤ حفرت فاطمة نے انگور کھائے۔ پیغیر ابھی خانہ فاطمہ بی میں تھے کہ فاطمہ نے صحفیافی یائی۔ عربن عبدالعزيز نے اس مرد باشى سے كما: تم نے كا كما اور يس بھى

#### (rL)

عمر بن عبدالعزیز کا امت پر حضرت علی کی برتری کا اعلان کرنا عبر بن عبدالعزیز (آنحوال خلیفه اموی) کی خلافت کے زمانے میں ایک عرفی فتم کھاتے ہوئے کہنے لگا: "ان علیاخیر ھذہ الامةوالاامواتی طالق فلافا." علی امت میں سب سے بہترین فروجیں ورنہ گویا میری ذوجہ تین طلاق شدہ ہے کیونکہ وہ معتقد تھا کہ علی ، پینجبراکرم کے بعد امت مسلمہ میں سب سے بہترین فرد جی لیدااس کی یہ طلاق باطل تھی۔ (اس بات کی طرف متوجہ رہتے ہوئے کہ فرد جی لیذااس کی یہ طلاق ایک بی مجلس میں تین طلاقیں ہوگئی ہیں)
السنت کے عقیدہ کے مطابق ایک بی مجلس میں تین طلاقیں ہوگئی ہیں)
اس شخص کا ضر جو حضرت علی کو تمام مسلمانوں پر برتر نہیں مانیا تھا اس فی اس جو کئی اور میں اب اپنی بیشی کو اینے گھر لے جارہا ہوں۔ لہذا خسر ابنی بیشی کو اینے گھر لے جارہا ہوں۔ لہذا خسر

داماد کہتا تھا کہ طلاق کی شرط سے ہے کہ علی سب پر برتر نہ ہوں، جبکہ سے بات سب کے نزدیک روشن ہے کہ حضرت علیٰ مسلمین میں سب سے برتر ہیں۔ لہذا شرط باطل ہوگی تو طلاق بھی باطل ہوگئی۔

و داماد کا نزاع ہونے لگا۔

جب ان دونوں کا بیہ نزاع بڑھا اور کچھ لوگ خسر کی طرف داری کرنے گے اور کچھ لوگ خسر کی طرف داری کرنے گے اور کچھ لوگ داماد کی تو بیہ مئلہ عمر بن عبدالعزیز کو لکھا گیا کہ وہ اس قضیہ کو حل کرے۔ عمر بن عبدالعزیز نے ایک مجلس تشکیل دی جس میں بندی ہاشم و بندی امیہ اور بندی کو مدعو کیا گیا ان سے اس مئلے کو حل کرنے کا کہا گیا۔ جب شخصگو شروع ہوئی اور بندی امیہ سے کوئی جواب بن نہ پڑا اور وہ ایک طرف ہوگے تو

کی شافعی: اگر ہو سکے توان استدلات میں سے کوئی ایک نقل کریں۔

میں سے ایک کتاب ہے) پنجبر اکرم سے روایت نقل ہوئی ہے کہ آپ نے فرہایا:

میں سے ایک کتاب ہے) پنجبر اکرم سے روایت نقل ہوئی ہے کہ آپ نے فرہایا:

"فاطمہ بضعة منی من اذاها فقد آذائی و من اغضبها فقد اغضبنی."

یعنی فاطمہ میرنے جگر کا فکرا ہے۔ جس نے اس کو اذیت وی جھے اذیت
وی، جس نے اس کو غضبناک کیا اس نے مجھے غضبناک کیا۔ (صحیح متاری، وارالجیل یر وت جلد کے صفح سے سے)

اور ای کتاب میں چار ورق بعد روایت نقل ہے کہ: "خوجت فاطمة من الدنیا وهي غاضبة عليهما."

یعنی فاطمہ مرتے وقت ان (عمر والو بحر) سے ناراض گئی ہیں۔ (صحیح مخاری، دارالجیل بیروت جلدے و دیگر فضائل خمسہ من الصحاح السند جلد ۳ صفحہ ۱۹۰)

اب ذرا آپ بتائیں کہ ان دونوں روایتوں کا اہلست کے اعتبارے طریقہ
جمع کیا ہوگا؟ وہ کی شافعی فکر کرنے گئے اور سوچنے گئے کہ اگر یوں کموں کہ ان دو
روایتوں کا طریقہ جمع ہے کہ بیہ دونوں عادل نہیں تھی تو گویا یہ دونوں رہبری
کے لاکق نہیں تھے۔ لہذا پچھ سوچنے کے بعد کھنے لگا بعض او قات شیعہ جموٹ
یولئے ہیں ممکن ہے اس ہیں بھی انہوں نے جموٹ بولا ہو لہذا بچھے ایک رات کی
مسلت دو کہ ہیں صحیح خاری کا مطالعہ کر کے آؤں اور ان دونوں روایتوں کا چ و
جموٹ معلوم کرلوں اور کے ہوئے کی صورت ہیں اس کا جواب علاش کروں۔
جموٹ معلوم کرلوں اور کے ہوئے کی صورت ہیں اس کا جواب علاش کروں۔
شیخ بہائی: (دوسرے دن جب اس نی شافعی کو دیکھا تو اس سے پوچھا)

گواہی دیتا ہوں کہ میں نے بیہ حدیث کی ہے اور مانتا بھی ہوں۔ پھر اس نے اس عورت کے شوہر سے کما کہ اپنی بیوی کا ہاتھ پکڑو اور لے جاؤوہ تمہاری بیوی ہے۔ اگر اس کے باپ نے کوئی وخل اندازی کی تو اس صورت میں زخمی کروینا۔ (شرح نئے البلاغہ ابن الی الحدید احقاق الحق جلد می صفحہ ۲۹۲ تا صفحہ ۲۹۵)

اس طرح اس محری مجلس میں عمرین عبدالعزیزئے علی الاعلان حضرت علیٰ کا تمام امت پر برتر ہونے کا اعلان کیا اور اس سایر اس طلاق کو باطل قرار دیتے ہوئے تکاح کے باقی رہنے کا فتوی دیا۔

(MA)

شخ بَهائی کا ایک مخالف سے مباحثہ

محد بن حسین بن عبدالصد جو شیخ بیمائی کے نام سے مضور سے اور علاء معروف و ملت تشیع کے لئے فخر کے باعث سے جنبول نے اس اور ق میں اس ونیائے فانی کو مشد مقدس میں خدا حافظ کما اور جوار امام رضاً میں وفن ہیں۔

ایک روز دوران سفر ان کی ملاقات ایک کی عالم دین ہے ہوئی انہوں نے خود کو اس کے سامنے شافعی قد جب کا ظاہر کیاوہ عالم جو علماء شافعی ہیں ہے تھا جب اس نے جانا کہ یہ شیخ بہائی بھی شافعی ہیں اور مرکز تشیح بینی ایران سے آرب ہیں تو اس نے شیخ بہائی سے پوچھا: کیاشیعوں کے پاس اپنے دعویٰ کے شوت پر کوئی دلیل ہے؟ شیخ بہائی نے جواب دیا: بال! بعض او قات ایران میں شیعوں سے سامنا ہوا تو میں نے اندازہ نگایا کہ ان کے پاس اپنے وعووں پر محکم استدلال ہیں۔ کوئی مصیبت آتی ہے تو وہ کتے ہیں کہ ہم خداجی کی طرف سے آئے ہیں اور ای کی طرف سے آئے ہیں اور ای کی طرف سے درود و سلام اور طرف اور حالت ہوتی ہے۔ رحمت ہوتی ہے۔

سیدموصلی: پیغیر کے علاوہ الامول پر کو نبی مصیبت پڑی ہے جو وہ دروو و سلام کے مشخق قرار پائیں گے ؟

علامد حلی نے براے اطمینان سے جواب دیا: سخت ترین مصائب جو ان پر پڑے اس سے تم جیسے افراد وجود میں آئے جو منافقوں کو آل رسول پر مقدم کرتے ہیں۔ حاضرین علامہ حلی کی بزلہ سنجی پر بہنے لگے۔ (بجیة الآمال جلد ۳ صفحہ ۳۳۳)

### (A·)

شیعہ عالم کا سربراہ تنظیم امر بالمعروف وئنی عن المنحرے مباحثہ

ایک شیعہ عالم دین مدینہ میں امربالمعروف و منی عن المنحرے دفتر میں
گئے توان کے اور اس دفتر کے سربراہ کے در میان اس طرح مناظرہ شروع ہوا:
مربراہ: رسول اللہ اب دنیا ہے جانچکے ہیں۔ اور جو مردہ ہو چکا ہو وہ فائدہ و نقصان نمیں پہنچا سکتا۔ لہذا آپ لوگ اب پیغیرے کیا مانگتے ہیں؟
شیعہ عالم دین: رسول خدا آگر چہ اس دنیا ہے پردہ فرما چکے ہیں گروہ شیعہ عالم دین: رسول خدا آگر چہ اس دنیا ہے پردہ فرما چکے ہیں گروہ نیدہ ہیں کیونکہ قرآن فرماتا ہے:

"ولا تحسبن الذين قتلوا في سبيل الله امواتا بل احياء عند ربهم يوزقون. " (سورة آل عران آيت ١٦٣) کیا ہوا آپ نے تحقیق کرلی؟ وہ کھنے لگا بال میں نے تحقیق کرلی بالکل جو میں نے کہا تھا وہی ہے کہ شیعہ جھوٹ یو لتے ہیں کیونکہ میں صحیح طاری کا مطالعہ کیا تو اگر چہ اس میں یہ دونول روائیتی تھیں مگر ان دونوں روائیوں کے درمیان شیعوں نے جو چار میں یہ دونول روائیتی تھیں مگر ان دونوں روائیوں کے درمیان شیعوں نے جو چار صفحے کا فاصلہ بٹایا تھا وہ پانچ صفح ہے بھی زیادہ ہے۔ واقعا عجیب جواب ہے کیونکہ مقصد ان دو روائیوں کا اس کتاب میں ہونا ہے چاہے پانچ ورق کے فاصلے پر یہ روائیتی ذکر ہوئی ہو کیا فرق پڑتا ہے۔

## (۴۹) علامہ حلی کا سید موسلی سے مباحثہ

آٹھویں صدی ابھری کے اوائل میں ایران کا بادشاہ ''شاہ خدا بندہ'' جو سی المداب فار اور کے بعد شیعہ ہوگیا المداب فار اور کے بعد شیعہ ہوگیا اور تشیع کو ایران کا سرکاری مذہب قرار دیدیا۔ ایک روایت کے مطابق کچھ علمائے المحت شاہ خدایدہ کے دربار میں عاضر تھے۔ علامہ حلی بھی شاہ کی دعوت پر اس مجلس میں تشریف لائے۔ پھر بی شیعہ علماء کے ماثان مناظرہ ہوا جو درج ذیل ہے: میدموصلی: آپ پیفیر کے سوا دوسرے اولیاء اور صالحین پر درود وسلام میدموصلی: آپ پیفیر کے سوا دوسرے اولیاء اور صالحین پر درود وسلام بھیجے ہیں۔ آپ کے پاس اس کی کیا دیمل ہے؟

علامه حلى: "وبشر الصابرين الذين اذااصابتهم مصيبة قالواانالله وانا اليه راجعون - اولتك عليهم صلوة من ربهم ورحمة "(حرة بقره آيت ١٥٥ تا ١٥٥) يعني وه لوگ جو قداكي راه مين استقامت علم ليت بين جب بهي ان پر

مؤلف فرباتے ہیں کہ مجھے یاد ہے جب امام تحییٰ قید میں تھے استاد جو ان

ہول انسیت رکھتے تھے کہنے گئے میری آرزو ہے کہ اپنے عمامہ کی تحت الحک

کو امام جمین کی تعلین کی خاک ہے میں کروں اور اس خاک آلود تحت الحک کے
ساتھ نماز اوا کرو۔ اس طرح کے اظہار خیال عواطف قلبی و شدت محبت کو بیان

کرتے ہیں۔ یہ کمی شم کا کوئی شرک نہیں ہے۔ قرآن بھی اس مسئلے کو صراحت

ہیان کرتا ہے کہ اولیاء خدا کو واسطہ مانا نتیجہ عش و فائدہ مند ہوتا ہے جیسا کہ
سورۃ نساء کی آیت علامیں ارشاد ہوتا ہے:

"ولو انهم اذ ظلموا انفسهم جاؤك فاستغفروا الله واستغفر لهم الرسول لوجدوا الله توابأ رحيماً."

"جب وہ جنبوں نے اپنے نفوں پر ظلم (لیعن گناہ) کیا آپ کے پاس آئیں اور خدا سے طلب استغفار کریں اور رسول بھی ان کے لئے مغفرت طلب کریں تو یقیناً وہ خدا کو توبہ قبول کرنے والا اور رحمت کرنے والا پائیں گے۔"

## (۵۱) علامه امینی کا تسلی مخش جواب

علامہ المخی جو اپنے زبانے کے یورگ عالم وین اور صاحب کتاب الفرید بھی ہیں اپنے کسی سفر کے دوران کسی مجلس میں شرکت کی۔ ان میں ایک کی عالم ان سے کتے ہیں کہ آپ شیعہ لوگ حضرت علی کے سلسلے میں غلو کیوں کرتے ہیں۔ مثلا ان کو ("یدالله" و "عین الله") (یعنی خداکا ہاتھ، خداکی آنکھ) سے کیول

"جو لوگ خدا کی راہ یس قل کے گئے ہیں انہیں مردہ نہ سمجھو بلعہ وہ زندہ ہیں اور اپنے خدا سے رزق پاتے ہیں۔"

ای طرح دوسری روایات بھی ہیں جو پیفیر کی رصلت کے بعد بھی احترام پیفیر پر ولالت کرتی ہیں جس طرح ان کی زندگی میں ان کا احترام کیاجا تا تقا۔

مريداه: يد موت و حيات جو قرآن اور روايات مي ب وه نيس ب جس مي ہم اس وقت ميں۔

شیعہ عالم وین: تہمارے لئے کیا حرج ہے کہ عاری اس بات کو مان

لوکہ پنجیراکرم رطت کے بعد بھی عارے لئے ای طرح سے ہیں جس طرح عالم
حیات میں تھے۔ اذان خدا سے اب بھی ہم پر وہی لطف و کرم کرتے ہیں۔ میں آپ
سے پوچھتا ہوں کہ آپ کے باپ جب سے اس دنیا سے گئے تو کیا آپ ان کی قبر پر
شیس گئے اور کیا ان کی مخفرت کے لئے دعا شیس مانگی ؟

سريداه: كيول نيس؟

شیعہ عالم دین: ہم کونکہ زمانہ کی فیر میں نہیں سے اور اگر ہوتے تو ان
کی زیارت کرتے اور اب جب ان کی قبر پر آئے ہیں تو ان کی زیارت کرتے ہیں۔
مزید روشن عبارت: اس قبر کا رسول خدا کے جم اطهر سے مس
ہونا اے مبارک قرار دیتا ہے۔ چٹانچہ اس کی خاک کو اگر ہم تیرک قرار دیتے ہیں
تو یہ بالکل ای طرح ہے ہیںے کوئی کے کہ میں اپنے استاد کی پیروں کی خاک اپنی

ع مرمه ب ميرى أكله كا فاك مديد و نجف

(ar)

کیا مٹی اور پھر پر سجدہ شرک ہے ایک مرجع تقلید (آیت الله العظلی آقائے خولیؓ) ایک دن مجد نبوی میں نماز صبح ادا کررہ منے۔ نمازے فارغ ہو کر روضہ نبیؓ کے نزدیک علاوت قرآن میں مصروف ہوگئے۔

ان کا بیان ہے کہ بین بیٹھا قرآن پڑھ رہا تھا کہ ایک بندہ مؤمن آکر نماز میں معروف ہو گیا۔ نماز کے دوران اس نے اپنی جیب سے مجدہ گاہ نکائی تاکہ اس پر مجدہ کرے، بین نے ویکھا دوافراد جو بظاہر مصری تھے آپس میں کہنے گے اس کو دیکھویہ پھر پر مجدہ کرنا چاہتا ہے۔ جیسے ہی وہ شیعہ مؤمن مجدے بین مر رکھ کر مجدہ کرنا چاہتا تھا کہ ان بین سے ایک اٹھا اور غصہ سے اس شیعہ کے مجدہ سے مجدہ گاہ چھنٹے کے لئے لیکا کہ بین نے غصہ بین اس کا ہاتھ پکڑلیا اور اس سے کما کہ کیوں اس مرد مسلمان کی نماذ باطل کرتے ہو؟ وہ کئے لگا: اس مقدس جگہ پر بید پھر پر مجدہ کرنا چاہتا ہے۔

میں نے کما: اس کے پھر پر مجدہ کرنے میں کیا حرج ہے۔ میں بھی پھر پر مجدہ کر تا ہوں۔

وہ کئے لگا: پھر پر سجدہ کیوں کرتے ہو؟ میں نے کہا: وہ شیعہ و ند ہب جعفری کا پیروکار ہے میں بھی ند ہب جعفری کا مفتقد ہوں، کیا تم لوگ جعفر بن محمد امام صاوق کو جانتے ہو؟ وہ کہنے گئے: ہاں۔ تجیر کرتے ہیں کی محلبہ کی اس حد تک توصیف میان کرنا می خیر منیں ہے۔ علامہ نے بے وحرث کہا: اگر عمر بن خطاب نے حضرت علی کو اس خطاب سے پکارا ہو تو آپ کیا کمیں مے ؟

سی عالم: عربی خطاب کا قول ہمارے لئے جمت ہے۔
علامہ نے ای مجلس میں اہلست ہی کی کی اصلی کتاب کو متگوا کر ان کا صفحہ بلیث کر اس می عالم کے سامنے رکھ دی کہ یہ دیکھنے حدیث ہے کہ: "ایک مخص طواف کعبہ میں معروف تھا اور ای عالم میں اس نے ایک نامحرم عورت کی طرف نامناسب نگاہ کی۔ حضرت علی نے اس کو اس حال میں دیکھ لیا اور وہیں ایک باتھ اس کے منہ پر بازا وہ مخص ای طرح چرے پر ہاتھ رکھے عمر بن خطاب کے ہاتھ اس کے منہ پر بازا وہ مخص ای طرح چرے پر ہاتھ رکھے عمر بن خطاب کے پاس شکایت کرتے آیا اور قصہ بیان کیا۔ عمر بن خطاب نے اس کو جواب میں کہا:
وقد وای عین الله وضوب بدالله، جہیں انہوں نے خداکی آگھ سے دیکھا اور وست خدائے بارلہ یعن علی کی آگھ جو دیکھتی ہے اس میں خطا نہیں کرتی کیونکہ ان وست خدائے بارلہ یعنی علی کی آگھ جو دیکھتی ہے اس میں خطا نہیں کرتی کیونکہ ان کی آگھ اعتقاد خدائے باریز ہے جو غلطی نہیں کرتی۔ ای طرح علی کا ہاتھ رضائے خدائے علاوہ حرکت نہیں کرتا۔

موال كرنے والے نے جب اس حديث كو ديكما تو مطمئن ہو كيا۔ مزيد وضاحت: اس فتم كى تجيريں حضرت مي كے لئے ہى ہيں مثلاً روح الله، جو ان كے احرام و تجليل ميں كما جاتا ہے نہ يدكہ اس سے مراويہ ہوكہ وہ خداكى روح يا ہاتھ يا آگھ ہيں اور خدايہ چيزيں ركھتا ہو۔

وہال پیٹے ہوئے تے اور مارے قراکرے کو س رے تے ان سب نے مری تعدیق کی۔ چر یں نے دوبارہ اس مخض ے جو شیعہ تمازی کے آگے ے مجدہ گاہ کو اٹھانا چاہتا تھا کما: حہیں رسول خدا سے حیاء میں آتی کہ جوان کی قبر کے ترویک ان کے فائدان کے قدمب کے مطابق تماز پڑھ رہا ہے اس کی تماز باطل کرنا چاہتے ہو جیسا کہ ان فائدان المبيت كے بارے ش ارشاد خداوندى ہوتا ہے: انصا يريد الله ليذهب عنكم الرجس اهل البيت ويطهر كم تطهيرا. (سورة احزاب آیت ۳۳) لین اس الله کا ارادہ یہ ہے اے الموست کہ تم سے ہر برائی کو دور رکھے اور اس طرح یاک و یا کیزہ رکھے جو یاک یا کیزہ رکھنے کا حق ہے۔ یہ سن کر باقی اطراف والے اس مخص کی قدمت کرتے گے اور کئے گے بے بے جارا مسلمان جو اسے قد ب کے مطابق تماز بڑھ رہا ہے اس کو کیول اذیت دیتا جاہے ہو؟ یہ س کر وہ دونوں مصری جلدی سے اٹھے اور جھ سے معدرت کرتے ہوئے چلے گئے۔ تشريح: حيدًا ان علاء وبافي كاكام كتا عيب ب كد لوكول كو كراه كرتے يوں كه ترمت حيني يا پھر يا كلوى وغيره ير مجده كرنا شرك ب- ہم ان سے پوچھے ہیں کہ کیا وجہ ہے کہ تم لوگ چنائی و فرش وغیرہ پر مجدہ کو شرک میں مانے اور وہ سجدہ گاہ جو مٹی یا لکڑی سے بنس ہوتی ہے اس پر سجدہ کو شرک مانے ہو؟ كيا تجده گاہ پر تجده كرنا اى كى عبادت كرنا ب جبكه تم لوگ ويكھتے اور سنتے ہو كه شيعه لوك نماز يل تين مرتبه سبحان الله كا ورو كرتے بي يعنى وه ذات بر عيب وشرك ے مره ب يا يول كتے إلى سبحان ربى الاعلى وبحمده يعنى ميرا پروردگار ہر عيب ے پاک ب، بدرگ ب اور تمام جدو سائش اى كے لئے

میں نے کما: کیاوہ رسول کے البیت سے ہیں؟ وہ کمنے گئے: بال-

یں نے کما: وہ ہمارے ندہب کے سربراہ والم ہیں وہ قرماتے ہیں کہ زیمن یا اجزاء زیمن پر سجدہ کرو سمی اور چیز پر سجدہ جائز خیس ہے۔

وہ سی : تھوڑی دیر سوچے کے بعد کئے لگا دین ایک ہے نماز ایک ہے۔
میں ہے کہا : اگر دین و نماز ایک بی ہے لؤ تم اہلست نماز کو حالت
قیام میں مختلف طریقوں سے کیوں پڑھتے ہو، تم لوگوں میں سے بھی ندہب ماکی
والے ہاتھ کھول کر نماز پڑھتے ہیں، تم میں سے بھی ہاتھ سینے پر رکھتے ہیں، جبکہ
دین سب کا ایک ہے اور رسول خدا جو نماز پڑھتے تنے وہ ایک بی طرح کی تھی۔
لہذا تم لوگ اس سوال کے جواب میں کمو سے کہ اوطیفہ یا شافعی یا ماکی یا احمد بن
حنبل نے ای طرح کا تھم دیا ہے۔

وہ کتے گئے: ہاں انہوں نے ہی جمیں اس طرح کا تھم دیا ہے۔
ہیں نے کما: تو جعفر بن محد امام صادق جو ہمارے غدیب کے سربراہ
ہیں اور ابھی تمہارے اعتراف کے مطابق کہ خاندان رسالت سے ہیں، تو ہم کتے
ہیں کہ: راهل البیت ادری بعما فی البیت) لیخی گھر والے جو پچھ گھر میں ہوتا
ہیں کہ: راهل البیت ادری بعما فی البیت) لیخی گھر والے جو پچھ گھر میں ہوتا
ہیں اس سے زیادہ آگاہ ہوتے ہیں اور اقرباء رسول دوسروں سے زیادہ باخر ہوتے
ہیں۔لیدا امام صادق فرماتے ہیں کہ ابتراء زمین پر سجدہ کروروئی یاریشم پر سجدہ جائز
ہیں ہے۔لیدا امارا تمہارا اختلاف فروع میں ہے اصول میں شمیں ہے۔لیدا اس
میں کوئی شرک کا پہلو ہر گر شیں فکا۔لیدا جب بات یمال تک پیچی توجو المسحت

ہے۔ تم لوگوں کی تو زبان بھی عرفی ہے عرفی الفاظ کی خصوصیات کو بہر جانے ہو
کہ ان دونوں الفظوں میں بہت فرق ہے۔ السجود علیہ یعنی اس پر مجدہ اور
السجود علیہ یعنی اس کے لئے مجدہ۔ لہذا اگر کسی چز پر مجدہ کرتے ہیں تو اس
کے محتی یہ نہیں ہیں کہ اس چز کی پرستش کرتے ہیں باعد اس حال میں انتخائی
خضوع و خشوع کے ساتھ عبادت انجام دیتے ہیں۔ کیا تم لوگوں نے دیکھا ہے کہ
مت پرستوں نے بھی بھوں پر مجدہ کی غرض سے پیشانی رکھی ہو باعد مت کو اپنے
سامنے رکھ کر ذمین پر مجدہ کرتے ہیں۔ اس سے بالکل واضح ہے کہ وہ بھوں کی
سامنے رکھ کر ذمین پر مجدہ کرتے ہیں۔ اس سے بالکل واضح ہے کہ وہ بھوں کی

منتیجہ: لدااس جت سے خاک یا ذین پر مجدہ کرنا گویا اس کے لئے مجدہ خیس ہے بعد مجدہ دراصل خدا کے لئے ہے۔ اس فرق کے ساتھ جو ہمارے سربراہ فد جب امام صادق فرماتے ہیں کہ اجزاء زین مثلاً مٹی کی مجدہ گاہ یا لکڑی کی مجدہ گاتی پر مجدہ کرو جبکہ المحت کے علاء الد حنیفہ و شافی وغیرہ کہتے ہیں کہ جس پر نماز پڑھ رہے ہوائی پر مجدہ کرو۔

اس جگد اہلمت شیعوں ہے سوال کرتے ہیں کہ مرر ہجدہ کیوں کرتے ہو ہماری طرح فرش پر کیوں نہیں کرتے ؟ او اس کا جواب دیے ہوئے شیعہ کہتے ہیں کہ رسول خداکی سجدہ گاہ فرش نہیں تھا بلحہ آپ اور آپ کے ساتھ تمام مسلمان خاک پر سجدہ کرتے تھے۔ لیذا ہم بھی ان کی پیروی کرتے ہوئے خاک پر سجدہ کرتے ہیں۔ (الثاری الجامع جلدا صفحہ ۱۹ او احادیث صحاح سے جلدا الداب ہود)۔

ہال بھن روایات کے مطابق ضرورت کے وقت مثلاً شدید گری وغیرہ

کے وقت لباس پر بھی مجدہ کی اجازت دی گئی ہے جیسا کہ الس بن مالک ہے نقل ہے کہ: "کنا نصلی مع النبی فیضع احدانا طوف الثوب من شدۃ الحر فی مکان السجود." یعنی ہم پنیمر اکرم کے ساتھ نماز پڑھ رہے تھے تو ہم بش ہم العنی شدید گری کی وجہ سے مجدہ گاہ کی جگہ اپنی پیشائی مجدہ کے وقت اپنے لباس کے ایک کونے پر رکھتے تھے۔ (الباج الجامع جلد ۲ صفحہ ۱۹۲ و احادیث محال ست جلداا ایواب ہجود)۔ ای طرح کی دوسری روایات سے استفادہ کرتے ہوئے کئے ہیں کہ ضرورت کے وقت کیڑے پر بھی مجدہ ہوسکتا ہے۔ ایس حالت میں پنیمر ہیں کہ ضرورت کے وقت کیڑے پر بھی مجدہ ہوسکتا ہے۔ ایس حالت میں پنیمر کئے۔

ووسر اصطلب: اگر اجزاء زمین پر مجدہ کرنا شرک ہو تو کمنا پڑے گا کہ فرشتوں کا مجدہ جو تھم خدا سے حضرت آدم کے سامنے تھا وہ بھی شرک تھا یا خانہ کعبہ کی طرف رخ کر کے نماز پڑھنا (نعوذ باللہ) شرک ہے بلحد شرک ان دو صور توں میں تو زیادہ شدید ہوگا کیونکہ فرشتوں نے خود حضرت آدم کو مجدہ کیا تھا نہ کہ آدم پر مجدہ کیا تھا۔

ای طرح تمام مسلمان کعبہ کی طرف رخ کر کے تماذ پڑھتے ہیں نہ کہ خود کعبہ پر، چبکہ کی مسلمان نے بھی آوم کو مجدہ کرنے اور کعبہ کی طرف رخ کر کے بجدہ کرنے کو کبعہ کر فرف رخ کر کے بجدہ کرنے کو کبعی شرک نہیں کما کیونکہ حقیقت مجدہ بید ہے کہ نمایت تواضع کے ساتھ خدا کے سامنے اس کے فرمان کے مطابق ہو۔ لہذا کعبہ کی طرف مجدہ کرنا تھم خدا پر عمل کرتے ہوئے اس کے سامنے مجدہ ہے۔
ای طرح آدم کو مجدہ کرنا اولاً تو محم خدا تھا، ٹانیا یہ شکر اللی تھا۔ ای

ریتماؤں نے مثلاً (حفی و ماکی و شافعی و حنبلی) سب نے جر اساعیل میں نمازیں پڑھی ہیں۔ لہذااس منا پر قبرستان میں نماز پڑھنا شرک نہیں ہے۔ (مناظرات فی المحومین الشریفین سید علی بطحانی۔ مناظرہ پنجم)

ایک دو مراوبانی: خودرسول خدائے قررتان میں نماز پڑھنے ہے منے کیا ہے۔
شیعہ عالم: تم پنجیراکرم کی طرف جھوٹی حدیث منسوب کر رہے ہو
چونکہ اگر رسول خدا قبر ستان میں نماز پڑھنے کو منع کرتے یا حرام جانے تو یہ
بڑاروں لاکھوں تجان و زوار کیو نکر تیفیر اکرم کی مخالفت کرتے اور یہ فعل حرام خود
مجد نیوی میں جس میں رسول خداو عمر والو بحرکی قبریں ہیں مر تکب ہوتے ؟ جبکہ
الیا نہیں ہے کیونکہ تیفیر سے بعض روایات نقل ہوئی ہیں کہ آپ اور بھن
دوسرے صحلہ کرام قبرستان میں نماز پڑھاکرتے تھے۔

مخلہ ان روایات میں ہے وہ روایت جو بھی خاری کی جلد اس خوال پررسول خدائے نقل ہوئی ہے کہ آپ نے عید قربان کے دن قبرستان بھیج میں دو رکعت نماز پڑھی، نماذ کے بعد آپ نے فرمایا: آج کے دن کی پہلی عبادت بید دو رکعت نماز ہے، پھر جاکر قربانی کر نظے، جس نے بھی ایبا کیا اس نے میری سنت کی پیروی کی۔ اس روایت کے مطابق رسول خدا نے قبرستان میں نماز پڑھی لیکن تم لوگ قبرستان میں نماز پڑھی لیکن تم منع کیا ہے اگر اسلام ہے مراو شریعت محدی ہے تو صاحب شریعت نے قبرستان میں نماز پڑھی ہے کہ ستان میں نماز پڑھی ہے کو کہ رسول کے زبانہ ہے اب تک بھیج قبرستان ہے قبور کے میں نماز پڑھی ہے کیونکہ رسول کے زبانہ ہے اب تک بھیج قبرستان ہے قبور کے میں نماز پڑھی ہے کیونکہ رسول کے زبانہ ہے اب تک بھیج قبرستان ہے قبور کے کنارے نماز پڑھی ہے کیونکہ رسول کے زبانہ ہے اب تک بھیج قبرستان ہے قبور کے کنارے نماز پڑھیا جائز ہے لیکن تم لوگ تیقیر کی مخالفت کرتے ہوئے اطراف قبور میں نماز پڑھی ہے کو کرتے ہوئے اطراف قبور میں نماز پڑھی ہے کو کرتے ہوئے اطراف قبور میں نماز پڑھی ہے کو کرتے ہوئے اطراف قبور میں نماز پڑھی ہے کو کرتے ہوئے اطراف قبور میں نماز پڑھی ہے کو کرتے ہوئے اطراف قبور میں نماز پڑھی ہے کو کرتے ہوئے اطراف قبور میں نماز پڑھی ہے کو کرتے ہوئے اطراف قبور میں نماز پڑھی ہے کو کرتے ہوئے اطراف قبور میں نماز پڑھی ہے کو کرتے ہوئے اطراف قبور میں نماز پڑھی ہے کرتے ہوئے اطراف تو کرتے ہوئے اطراف قبور میں نماز پڑھی ہے کرتے ہوئے اطراف قبور کے کرتے ہوئے اطراف تو کر کرتے ہوئے اطراف تو کرتے ہوئے اطراف تو کرتے کرتے ہوئے الی کرتے ہوئے الی کرتے ہوئ

طرح خاک و پقر و لکڑی پر مجدہ کرنا دراصل مجدہ خدا کے لئے ہے اور یہ مجدہ ایکی چیزوں پر ہے جو زمین سے ہیں اور یہ محلم ہمارے رہنما و پیشوا حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام نے دیا ہے۔ لہذا اجراء زمین پر مجدہ کرنا شرک نہیں ہے۔

#### (ar)

شیعہ عالم کارہ نما تنظیم امر بالمعروف وہنی عن المعرص مہاحثہ ایک شیعہ عالم مدینہ میں تنظیم امر بالمعروف و ننی عن المعر کے وفتر کسی کام سے گئے۔ وہال ان سے اور اس تنظیم کے رہنما کے در میان شیعوں کے متعلق اس طرح سے گفتگو شروع ہوئی۔

ر چنما: آپ لوگ قبر نی کے نزدیک نماز زیارت کیوں پڑھتے ہیں جبکہ نماز فیر خدا کے لئے شرک ہے؟

شیعہ عالم: ہم پیغبر کے لئے نماز نمیں پڑھے بھے نماز خدا کے لئے پڑھتے ہیں اور اس کا ثواب رسول خدا کی بارگاہ میں شار کرتے ہیں۔

ر مِنما: قبر ك كنارك نماز يراهنا شرك بـ

شیعہ عالم: اگر نماز قبر کے کنارے پڑھنا شرک ہے تو کعبہ کے کنارے بھی نماز پڑھنا شرک ہوتا ہوہ و کنارے بھی نماز پڑھنا شرک ہوتا چاہئے کیونکہ ججر اساعیل میں حضرت ہاجرہ و حضرت اساعیل کی قبر ہے اور بعض ویگر پیغیروں کی قبریں بھی ہیں کیونکہ بیہ بات تو شیعہ تی سب نقل کرتے ہیں کہ وہاں بہت ہے انبیاء مدفن ہیں لہذا بقول تم شیعہ تی سب نقل کرتے ہیں کہ وہاں بہت ہے انبیاء مدفن ہیں لہذا بقول تم لوگوں کے حجر اساعیل میں بھی نماز پڑھنا شرک ہے جبکہ تممارے ہی غرب کے لوگوں کے حجر اساعیل میں بھی نماز پڑھنا شرک ہے جبکہ تممارے ہی غرب کے

یا یار و محبت سے سمجھایا جاتا ہے۔ ابھی میں تہیں ایک صحرا نشین مخص کی داستان سناتا ہوں۔ پیفیر کے زمانے میں ایک بے شرم و حیاء صحرا نشین نے آگر پیفیر کے سامنے مجد میں پیشاب کردیا۔ ایک سحافی اٹھے کہ اس کی گردن اڑادیں۔ پیغیرے بوے فصے میں انہیں روکا اور کما: اس کو اذبت ند دوء جاؤیانی لاؤ اور اس جگد کویاک كردو، لوگول كے امور كو آسان كرتے كے لئے بيدا كئے گئے ہو ندك لوگول كو اذیتیں دینے کے لئے۔اصحاب نے پیغیر کے فرمان پر عمل کیا اور پھر پیغیر نے اس صحر انشین کو آواز دے کر بلایا اور این پاس مصاتے ہوئے اے خوش آمدید کما اور پھر بوے پار و مجت ہے اس سے کما بندہ خدا کا گھر ہے اس کو نجس نہیں كرتے، وہ صحرا نشين رسول خداكى محبت آميز باتوں سے اس قدر متاثر مؤاكد فورا مسلمان ہوگیا۔ اس کے بعد جب بھی وہ مجد میں آتایاک و صاف کیڑے پان کر آتا تھا۔ کیا تگہان حرین کا جازیں اس طرح کا رویہ ایک بوڑھے ضعیف محض کے ماتھ سیج ہے کیوں سرت رسول کو اپنا طریقہ حیات قرار تنیں ویتے؟ (كتاب " كِر مِن بدايت ياكيا" صفي ١١١ تا ١١٣)

(00)

فاطمه زمراك مظلوميت كيول ؟

ایک دہائی شیعہ عالم دین سے کتا ہے کہ تم لوگ قبر (فاطمہ زبراً) کے پاس سے کیوں کتے ہو کہ : السلام علیك ایتھا المظلومة لین ہمارا سلام ہو آپ پر اے مظلوس فی فی۔ کس نے دختر رسول فاطمہ زبرا پر ظلم وستم کیا ہے؟

(Dr)

اس بارے میں ایک غم انگیز واستان

ڈاکٹر سید محمد تجانی جو سی عالم دین تھے اور اب شیعہ ہو پی ہیں، لکھتے
ہیں کہ میں مدینہ میں بقیع کی زیارت کے لئے گیا ہوا تھا اور المبیت پر صلو تیں پڑھ
رہا تھا کہ دیکھتا ہوں کہ میرے قریب ایک بوڑھا شخص کھڑا رو رہا ہے۔ میں اس
کے رونے سے سمجھ گیا کہ وہ شیعہ ہے، وہ رو بقبلہ ہوا اور نماز پڑھنے لگا، اچانک
ایک سعودی شرطہ غصہ سے بھر ااس کے نزدیک آیا گویا دور سے وہ اس کی حرکات
دیکھ رہا تھا۔ جیسے ہی وہ ضعیف سمجدہ میں گیا اس شرط نے الی لات ماری کہ وہ ضعیف النا زمین پر جاگرا، اسے کانی دیر تک ہوش نہیں آیا۔ لیکن بیہ شرطہ اسے ای طرح مارتا رہا۔

مجھے اس ضعف کے حال پر رحم آیا ہیں نے خیال کیا شاید وہ مرگیا ہے، میری غیرت کو جوش آیا ہیں نے اس شرط سے کہا: اس بے چارے کو حالت نماز میں کیوں مار رہے ہو؟

شرطہ مجھ سے کہنے لگا: تم خاموش رہو، مداخلت نہ کرو، ورنہ تمہارے ساتھ بھی ایبا بی کرول گا۔

وہاں دیگر زوائر بھی تھے جو کہ رہے تھے کہ یہ اس کی سزا ہے یہ کیوں قبر ستان میں نماز پڑھ رہا تھا۔ میں نے خصہ میں کہا: کس نے قبر ستان میں نماز پڑھنے کو حرام قرار دیا ہے اور پھر کافی طویل گفتگو کے بعد کہا کہ اگر قبر ستان میں نماز پڑھنے کو حرام بھی مانا جائے تو کیا اس طرح سے ظلم و ستم کر کے روکا جاتا ہے وہ جھ سے اعلان جنگ بی کیوں نہ کرتے۔

ال مقام پر شیعہ عالم نے اس وہائی ہے کہا: ذرا او بر کی بات پر توجہ تو کرو کہ ممن طرح وہ موت کے وقت افسوں اور پشیانی کا اظہار کررہے ہیں۔ وہائی جو اس استدلال کے سامنے لاجواب ہو کر رہ گیا تھا کنے لگا: اس کتاب کا مصنف الن تخییہ شیعت کی طرف ما کل تقالہ (مناظرات الحربین الشریفین مناظرہ نمبرہ) شیعہ عالم: اگر این تخییہ ند بہ تشیئے کی طرف ما کل تھا تو کتاب سلم وصیح طاری کے بارے میں آپ کیا کتے ہیں جن میں دو روایتیں ہیں کہ حضرت قاطر اپنی زندگ کے آخری مراصل میں الو بحرے ناراض اس دنیا ہے گئی ہیں۔ "فہجوته اپنی زندگ کے آخری مراصل میں الو بحر ہے ناراض اس دنیا ہے گئی ہیں۔ "فہجوته فاطمہ ولم تکلمہ فی ذالك حتی مات، "اس بارے میں صحیح مسلم کی جلدہ کے فاطمہ ولم تکلمہ فی ذالك حتی مات، "اس بارے میں صحیح مسلم کی جلدہ کے باب فاطمہ ولم تکلمہ فی ذالک حتی مات، "اس بارے میں صحیح مسلم کی جلدہ کے باب فاطمہ ولم تکلمہ فی ذالک حتی مات، "اس بارے میں صحیح مسلم کی جلدہ کے باب فاطمہ ولم تحیر "میں رجوع کریں۔ (شرح شیح البالات این الی الحدید جلدہ صفیہ ہیں۔ "غروة خیر" میں رجوع کریں۔ (شرح شیح البالات این الی الحدید جلدہ صفیہ ہیں۔ "غروة خیر" میں رجوع کریں۔ (شرح شیح البالات این الی الحدید جلدہ صفیہ ہیں۔ "غروة خیر" میں رجوع کریں۔ (شرح شیح البالات این الی الحدید جلدہ صفیہ ہیں۔ "غروة خیر" میں رجوع کریں۔ (شرح شیح البالات این الی الحدید جلدہ صفیہ ہیں۔ (شرح شیح البالات این الی الحدید جلدہ صفیہ ہیں۔ "غروة خیر" میں رجوع کریں۔ (شرح شیح البالات این الی الحدید جلدہ صفیہ ہیں۔

(AY)

تربت امام حسین پر سجدہ کرنا
ایک سی عالم دین جو دانش گاہ الازہر سے فارغ التحصیل تھے، بنام ( فیخ علیم میں افعانی ) جو سوریہ کے رہنے والے تھے انبول نے ندہب تشیع کے سلسلے میں تحقیقات کرنے کے بعد ایک کتاب لکھی "لماذا اختوت ملھب الشبعه" لینی کیول میں نے ندہب تشیع کو اختیار کیا۔ اس میں لکھتے ہیں کہ ایک دفعہ سی عالم دین کے ترجت حمینی و خاک پر سجدہ کرنے کے سلسلے ہیں اس طرح مناظرہ ہوا:

شیعه عالم: اس ظلم و ستم پر فاطمه کی غم انگیز واستان خود تمهاری کالان میل کلسی ہے۔

ومافي : كونسي كتاب مين ؟

شیعہ عالم: الاهامة السیاسة جو ابن تحقیه دینوری کی تکھی ہوئی ہے اس کے تیر ہویں صفح پر تکھی ہے۔

وبالى: الى فتم كى كوئى كتاب مارے ياس نيس بـ

شیعہ عالم : میں یہ کتاب بازارے تمہارے لئے ترید کر ایا ہوں۔ وبافی نے میری بات مائی، میں گیا اور کتاب خرید کر اس کے پاس لایا اور اس کی جلد اول کے صفحہ 19 کو کھولا اور اس سے کمالو یہ برحو: لکھا تھا کہ جب او بر کے زمانہ ظافت میں علی و بعض دیگر لوگ جو ابو بحر کی بیعت نہیں کرنا جائے تھے سب حضرت علی کے گھر میں جمع تھے، ابو بحر نے عمر بن خطاب کو بلایا اور ان لو گول سے بیعت لینے کو حفرت علیٰ کے گھر روانہ کیا، عمر ور حفرت علیٰ پر آگر بلند آواز سے كتے يں كہ يو ملى اندر إلا يو ك ماتھ ير دوس كرنے كے لئے باہر آجائے جب کوئی باہر منیں آیا تو عمر نے کاڑیاں منگوائیں اور کتے گئے خدا کی فتم اگر تم لوگ باہر سین آئے تواس گر کو تم لوگوں سمیت جلا کر خاک کردوں گا۔ کمی نے عمرے کما: اے عمر اس گھر میں وختر رسول فاطمہ بھی ہیں وہ کہنے لگے: میرے لئے کوئی فرق نبیں۔ چاہ فاطمہ بی کیوں نہ ہول۔ مجبوراً بعض اوگ تو خوف ے باہر آگے مگر حضرت علی نہیں آئے۔ ای روایت کے ذیل میں تکھا ہے کہ جب اوجر بمتر مرگ ير تھ لو كتے تھ ك كاش ميں على ك كرك دريد نه جاتا جا ب

"جعلت لی الارض مسجداً وطهوراً." یعنی خدانے زمین کو میرے لئے تحدہ گاہ اور پاکیزہ قرار دیا ہے لہذااس پر تمام مسلمین کا انفاق ہے کہ تحدہ حالص مٹی پرجائز ہے اس لئے ہم لوگ فاک پر تحدہ کرتے ہیں۔

حمید: س طرح مسلمین اس سئلے پر اتفاق نظر رکھتے ہیں؟ محمد مرعی: جب رسول خدا نے مکہ سے مدینہ بجرت کی وہال پینچتے ہی آپ نے وہاں ایک مجد منانے کا تھم دیا کیا اس مجد کا فرش تھا؟

حيد: سيں۔

محد مرعی: پس پنجبر اکرم اور دیگر مسلمین نے کس چیز پر مجدہ کیا؟ حمید: ای خاک کی زمین پر مجدہ کیا۔

محمد مرعی: رحلت رسول کے بعد اور زمانہ خلافت الو بحر و عثمان و عمر میں مسلمان کس چز پر تجدہ کرتے تھے؟ کیااس وقت معجدوں کے فرش تھے؟ حمید: اس وقت فرش نہیں تھے وہ لوگ اسی معجد کی خاک پر سجدہ

速之

محد مرعی: لیذائم اپناس میان سے اعتراف کرتے ہو کہ پینجبر اکرم ا نے اپنی تمام نمازوں میں زمین پر مجدہ کیا ای طرح دیگر مسلمانوں نے بھی اس زمانے اور اس کے بعد والے زمانوں میں فاک پر مجدہ کرتے رہے لبذاس سے معلوم ہوتا ہے کہ فاک پر مجدہ صحح ہے۔

حمید: میرااشکال شیعوں کی اس بات پر ہے کہ وہ لوگ کیوں صرف خاک ہی پر مجدہ کرتے ہیں اور وہ خاک بھی جو زمین کربلا سے لی گئی ہو اور اس سے محد مرعی: بین اپ گرین تفاکه میرے کچھ کی دوست جو دانش گاہ الازہر میں میرے ہم کلائی تھے جھے سے ملنے آئے۔ اس ملاقات میں اس طرح صف شروع ہوئی:

عنی دوست: شیعہ لوگ ترب حینی پر تجدہ کرتے ہیں۔ لہذا اس فعل کی بنا پر وہ لوگ مشرک ہیں۔

محر مركی: تربت پر مجدہ كرنا شرك نميں ہے كيونكہ تربت پر مجدہ خدا كے لئے كرتے ہيں نہ كہ تربت كے لئے اگر بقول تسارے فرضى محال كى منا پر كہ اس تربت ميں كوئى اليى چيز ہے جس كى خاطر وہ لوگ اس پر مجدہ كرتے ہيں نہ يہ كہ اس كے اوپر مجدہ كرتے ہيں تو يقينا اس طرح كا فعل شرك ہے ليكن شيعہ اب معبود جو خدا ہے اس كے لئے مجدہ كرتے ہيں يعنى نمايت تواضع كے ساتھ خدا كى بارگاہ ميں خدا كے لئے اس تربت پر چيشانی ركھتے ہيں۔

مزید روش عبارت: لینی حقیقت مجدہ خدا کے سامنے نمایت خصوغ و خشوع ہے نہ کہ مرکے سامنے۔

حاضرین میں ہے ایک مخص جس کا نام حید تھابولا: احس ہو تم پر تم نے اچھا تجزیہ و تحلیل کیالیکن یہ سوال ہمارے لئے باتی رہ جاتا ہے کہ تم شیعہ لوگ ترمت حینی ہی پر مجدہ کو کیوں ترجیح دیتے ہو؟ جس طرح ترمت پر مجدہ کرتے ہودوسری چیزوں پر مجدہ کیوں نہیں کرتے؟

محد مرعی: ہم جو خاک پر سجدہ کرتے وہ پیفیر اکرم کی اس صدیث کی بیاد پر کرتے ہیں جو تمام مسلمین کی متفق علیہ صدیث ہے کہ پیفیر اکرم نے فرملیا:

مریہ ہوائ سے خدا کے سامنے زیادہ خضوع ہوتا ہے کیونکہ خاک سب سے پست ترین چرے اور انسان کا سب سے عظیم ترین عضوائ کی پیثانی ہے۔ لہذا جب انسان این عظیم ترین چیز کو بست ترین چیز فاک پر حالت عجدہ میں رکھتا ہے تاکہ نمایت خضوع کے ساتھ خداکی عبادت کرے ای لئے مستحب ہے کہ عبدہ کی جگد باتھ بیروں سے ذرا نیکی ہو تاکہ زیادہ خضوع کو بیان کرے ای طرح متحب ہے کہ تجدہ میں ناک کی نوک بھی خاک پر گئے تاکہ زیادہ خضوع حاصل ہو۔ لہذا خشک شدہ خاک مین مریر تجدہ کرنا دوسری چیزوں کی نسبت بہتر ہے جن پر تجدہ جائز مو كيوكله أكر انسان حالت تجده مين اري بيشاني قالين يا سونا جائدي يا اس فتم كي دوسری چیزوں پر رکھے وہ خضوع حاصل نہیں ہوتا اور ہوسکتا ہے کہ اس طرح ے تجدہ کرنا خدا کے سامنے بندے کی پہتی و تذکیل پر بھی دلالت نہ کرے۔ لہذا اس وضاحت کے بعد آپ بتائیں کہ کیا وہ لوگ جو خدا کے سامنے خضوع و خشوع کے ساتھ مر پر مجدہ کرتے ہیں کافر و مشرک ہیں یا قالین و رنگ بر تھی کیڑول پر مجدہ کرنا جس سے تواضع نہیں رہتی، یہ تقرب خدا ہے؟ جو کوئی بھی اس طرح کا قصور كرے وہ تصور باطل وب اساس ب؟

حمید: تو وہ کلمات کیا ہیں جو اس مر پر لکھے ہوتے ہیں جس پر شیعہ مجدہ کرتے ہیں؟

محمد مرعی: اولاً تو سب مرول پر تکھا ہوا نمیں ہوتا جن پر مجدہ کیاجاتا ہے۔ ٹائیا ان میں سے بعض پر یہ تکھا ہوتا ہے: (سبحان رہی الاعلی وبحمدہ .
لیمنی جو خود ذکر مجدہ کی طرف اشارہ ہے اور بعض پر تکھا ہوتا ہے کہ یہ ترمت زمین مر بنائی گئی ہو اس کو اپنی جیب میں رکھ کر چلتے ہیں جمال نماز پڑھتے اس کو رکھ کر اس پر مجدہ کرتے ہیں؟

محمد مرعی: اولاً توشیعوں کا عقیدہ یہ ہے کہ زینن کی ہر قتم کی چیز خواہ وہ خاک ہویا پھر مجدہ جائز ہے اور ٹانیا یہ کہ مجدہ کے لئے شرط ہے کہ مجدہ کی جگدیاک ہو۔ لہذا نجس یا آلودہ زمین پر مجدہ صحیح شیں ہے ای لئے پاکیزہ خاک کی ایک مجرد کاہ جس کو مہر کہتے ہیں تیار کرتے ہیں اور اپنے ساتھ لے کر چلتے ہیں تاکہ اس مجدہ گاہ پر جو خالص خاک سے تیار کی گئی ہے اطمینان قلبی کے ساتھ اس پر مجدہ کریں کیونکہ شیعہ جس زمین یا خاک کے پاک ہونے کا اطمینان نہ ہواس پر مجدہ شین کرتے۔

جمید: اگر شیعوں کا مقصد خالص خاک پر مجدہ کرنا ہے تو کیوں صرف خاک اپ ساتھ نہیں رکھتے ہیں۔
خاک اپ ساتھ نہیں رکھتے بعد اس ہم مرباتے ہیں اور اپ پاس رکھتے ہیں۔
مجمد مر کی : کیونکہ مٹی کو ساتھ رکھنے ہے لباس خاک آلود ہوتا ہے اور کیونکہ مٹی کو کیس بھی کی چیز میں رکھیں وہ خاک آلود ہو جاتی ہے اس لئے مٹی میں پانی ملاکر اس سے سر ساتے ہیں اور اپ ساتھ رکھتے ہیں جو نہ باعث زحمت میں پانی ملاکر اس سے سر ساتے ہیں اور اپ ساتھ رکھتے ہیں جو نہ باعث زحمت ہیں جاور نہ اس سے اباس وہاتھ ہیر آلودہ ہوتے ہیں۔

حمید: تم لوگ زمین کی چیزوں کے علاوہ قالین، دری اور فرش پر سجدہ کیوں نمیں کرتے ؟

محمد مرعی: بیات تومی نے پہلے کی کہ تجدہ کی غرض خدا کے سامنے انتائی خضوع و خشوع کرنا ہے چاہے خود خاک پر ہویااس سے بنی ہوئی

جو ٹماز تمام شرائط صحت پر مشتل ہو اگر اس کا سجدہ ترمت حینی پر ہو تو قبول ہونے کے علاوہ زیادہ ثواب کا باعث ہے۔

حمید: کیا زمین کربلا تمام زمینوں حتی کہ مکہ و مدینہ کی نسبت زیادہ اجست رکھتی ہے جو تمام تربت حمینی پر سجدہ دوسری تربتوں کی نسبت افضل ہے؟
مجمد مرکئی: اس میں کیا عیب ہے کہ اگر خدااس طرح کی خصوصیت زمین کربلا کو عطا کردے۔

حمید: زمین مد جو حضرت آدم کے زمانے سے لیکراب تک کعبہ کی جگہ بنی ہوئی ہے اور زین مدید جو جمد پغیم کو اٹھائے ہوئے ہے کیا ان کا مقام زین كربلاك كمترب وي يه عجيب بكياحيين اين جديفير يوه ك إين؟ محمد مرعی: ایا ہر گز نہیں ہے بلحہ عظمت و شرافت حین اپنے جد ر سول اکرم کی عظمت مقام و شرافت کے سب سے ہے لیکن خاک کربلا کو جو سب زمینوں پربرتری حاصل ہے اس کی وجہ سے کہ امام حسینا نے اپنے جد کی راہ میں اس زمین پر شادت پیش کی ہے اور مقام حمین مقام رسالت کا ایک جز ہے لیکن اس جہت ہے کہ آپ اور آپ کے اصحاب وانصار نے خدا کی راہ میں اسلام کو زندہ کرنے و ارکان دین کو استوار کرنے اور ان کے تحفظ کرنے میں اپنی جانوں کو شار كر ك شاوت حاصل كى خداوند عالم في اى وجد سے امام حيين كو تين خصوصیتیں عطاکی ہیں۔ پہلی ہے کہ دوسرے المنہ آپ کی نسل سے قرار پائے۔ دوسرى يدك ان كى ترب مين شفا ہے۔ تيسرى بدك ان كے روضه اقدى يركونى جاكر دعاكرے تو ستجاب موتى بـ كيا ترمت حيني كواس طرح كى خصوصيت عطا

کربلاے لی گئی ہے تم کو خداکی فتم ذرایہ بتاؤ کہ بیہ لکھا ہونا موجب شرک ہے؟ کیا بیہ سب لکھا ہونا اس خاک کے صبح مجدہ سے خارج کرویتا ہے؟

حمید: نمیں یہ ہر گز موجب شرک یا اس پر تجدہ کے جائز ہونے میں مانع نمیں ہے لیکن ایک سوال اور میرے ذہن میں آتا ہے کہ تربت کربلا میں کیا خصوصیت ہے جو اکثر شیعہ اس پر تجدہ کو زیادہ باعث ثواب سجھتے ہیں؟

گھد مرگی: اس کارازیہ ہے کہ ہمارے اماموں سے بعض روایات نقل ہوئی ہیں کہ جس بیل آیا ہے کہ بجدہ کرنا تربت امام حمین پر دوسری ترہوں سے نیادہ اہمیت و اواب ہے۔ امام صادق کا ارشاد ہے: "السجود علی توبة الحسین یخوق الحجب السبع." یعنی تربت حمین پر مجدہ کرنا سات پردول کو دور کردیتا ہخوق الحجب السبع." یعنی تربت حمین پر مجدہ کرنا سات پردول کو دور کردیتا ہے۔ (حار جلد ۸۵ صفحہ ۱۵۳) یعنی نماز کی قبولیت کا باعث ہوتا ہے اور اس کی آسان کی طرف بلندی کا باعث ہوتا ہے اور اس کی آسان کی طرف بلندی کا باعث ہوتا ہے اور ایک دوسری روایت ہے کہ آپ صرف تربت حمینی پر مجدہ کرتے تھے اپنے کو خدا کے سامنے چھوٹا و ذلیل ظاہر کرنے کی ظافر۔ (حار جلد ۸۵ صفحہ ۱۵۸ وارشاد القاوب صفحہ ۱۳۱)

لہذا اس ترمت حینی کو ایک فتم کی برتری حاصل ہے جو دوسری تربیوں میں خبیں ہے۔

حميد: كياترمت حيني پر نماز موجب قبول نماز موتى ہے جاہے نماز باطل عى كيول ند مو؟

محمد مرعی : ندجب شیعد میں ہے کہ اگر تماذ کی صحت کی شرائط میں ع کوئی ایک شرط بھی فاسد ہے تو تماز باطل ہے اور الی نماز قبول شیس ہوگی لیکن عمر عن خطاب ہو تا۔

میں نے کہا: پینجبر نے اس فتم کی حدیث ہر گزشیں کی ہے باتھ یہ حدیث جعلی و جھوٹ ہے۔

ت عالم: وليل كياب؟

میں نے کما: تم لوگ حدیث منزلد کے بارے میں کیا کتے ہو اور اس حدیث کے ہمارے اور تمہارے ور میان قطعی ہونے کے بارے میں کیا کتے ہو جو رسول خداً في حضرت على ك بارے من ارشاد قرماني: "يا على انت منى بمنزلة هارون من موسى الا انه لا نبي بعدى. " يعني ال على التهيس مح ي ويى نبت -ہے جو ہارون کو مویٰ سے تھی گرید کہ میرے بعد کوئی نبی نہیں ہوگا۔ (سیج مسلم جلد ٣ صفح ١٣٦٥، صحيح مخاري جلد ٢ صفحه ١٨٥، مند احد جلد اصفحه ٩٨) سی عالم : بال به حدیث ہم لوگول کے نزویک مسلم وقطعی ہے۔ میں نے کما: لہذا اس مدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ اگر پیغیر اکرم کے بعد کوئی نبی ہوتا تو وہ حتماعلیٰ ہی ہوتے۔ لہذا اس حدیث کی بیایر وہ حدیث جو تم نے ابھی نقل کی ہے کہ پیغیر نے فرمایا کہ اگر میر بعد کوئی نبی ہوتا تو وہ عمر ہوتا جھوٹی و جعلی ہے۔

وہ اس جواب کے سامنے جمرت زدہ ہوکر رہ گیا اور پکھے نہ کھ کا۔(الاحجاجات العشرۃ صفحہ ۱۲) کرنے میں کوئی اعتراض ہے؟ کیا ہے کئے ہے کہ زمین کربا، ارض مدید ہے افضل ہے ہیں جیسا کہ آپ لوگ ہم پر اشکال کرتے ہیں۔ حالا تکہ مطلب اس کے برعش ہے۔ لیمی ترب حینی کا احرام خود امام حینی کا احرام اس کے برعش ہے۔ لیمی ترب حینی کا احرام خود امام حینی کا احرام اس کے جدر سول خدا اور خدا کا احرام ہے اور امام حینی کا احرام ان کے جدر سول خدا اور خدا کا احرام ہے۔ جب میری بات اس حد تک پیٹی تو ایک دوست جو میری باتوں سے تاخی ہوچکا تھا خوشی کے عالم میں اپنی جگہ ہے اٹھا اور جھے سے شیعوں کی کتاوں کی درخواست کی اور جھے سے کمنے لگا: تہماری باتیں بیت اچھی تھیں میں تو اب تک درخواست کی اور جھے سے کمنے لگا: تہماری باتیں بیت اچھی تھیں میں تو اب تک مراس خواست کی اور جھے ہوگئی ہے اور تہماری باتیں بیت اور تی ہوگئی ہے اور تہماری شیرین گفتگو کا شکرین اور آج سے میں خود ماسنے حقیقت واضح ہوگئی ہے اور تہماری شیرین گفتگو کا شکرین اور آج سے میں خود ترب کربا کی ایک مہر اپنے ساتھ رکھوں گا اور اس پر نماز پڑھا کروں گا۔ (کتاب نماذا اخترت حذھب التشیع محمد مرحی انطاکی صفح اس الی صفح مراس کا لماذا اخترت حذھب التشیع محمد مرحی انطاکی صفح اس الی صفح اس الی صفح مرحی انطاکی صفح اس الی صفح اس سے لماذا اخترت حذھب التشیع محمد مرحی انطاکی صفح اس الی صفح مرحی انطاکی صفح اس سے لماذا اخترت حذھب التشیع محمد مرحی انطاکی صفح اس سے لیس خود کمادا اخترت حذھب التشیع محمد مرحی انطاکی صفح اس سے لاماذا اخترت حذھب التشیع محمد مرحی انطاکی صفح سے ساتھ کی انظامی صفح اس سے لیس خود کمیں انطاکی صفح سے ساتھ کی انظامی صفح سے ساتھ کی کی انظامی صفح سے ساتھ کی ساتھ کی انظامی صفح سے ساتھ کی انظامی صفح سے ساتھ کی ساتھ

(04)

اگر بیغیر اسلام کے بعد کوئی پیغیر ہوتا تو کون ہوتا؟

ایران کے ایک آیت اللہ انتظیٰ سید عبداللہ شیرانی فرماتے ہیں کہ میں ایک دفعہ کمد میں باب السلام کے سامنے کتاب فروش کے پاس کھڑا ہوا تھا کہ ایک کن عالم دین آئے اور مجھے سلام کر کے مجھ ہے اس طرح گفتگو شروع کی:

من عالم : آپ لوگ پیغیر اکرم کی اس حدیث کے بارے میں کیا کتے ہیں: "لو کان نبی غیری لکان عمر ." یعنی اگر میرے بعد کوئی پیغیر ہوتا تو وہ

يوم القيامة و حرامه حرام الى يوم القيامة" لِعِنى طال محمَّ تا روز قيامت طال ہے اور جرام محک تاروز قیامت جرام ہے۔ کیا عمر کے اس طرح کے تغیرات بدعت سیں ہیں جبکہ رسول خدا نے بھی فرمایا کہ ہر بدعت گراہی ہے اور گراہی آتش دوزخ میں جلنے کا سب نے گے۔ لہذا ملمان کس بنا پر عمر کی ان بدعول پر عمل كرتے ميں اور سول خداكى سنت سے دورى كرتے ميں ؟ (الاحتجاجات العشرة صفحك) وہ تی عالم میری ان باتوں کے سامنے بے جواب ہوکر رہ گیا۔ مؤلف کتے ہیں کہ اس ملط میں کافی حثمی میں جس کی تفصیل حث فقد میں ہے جیسا کہ سورة نماء کی آیت ۲۴ خود جواز متعه پر دلالت کرتی ہے۔ ہم یمال پر فقط امام علی کی اس روایت ك بيان ير اكتفاكرين ك كه : "ان المتعة رحمه رحم الله بها عباده ولولا نهى عمر ما رئني الاشقى. "يعنى متعد ايك فتم كى رحمت ب جسك دريع خداوند عالم نے بندوں پر لطف و کرم کیا ہے اگر عمر نے اس کو منع نہ کیا ہو تا تو سوائے شقی افراد کے کوئی زمانہ کر تا۔ (تقبیر نظامی و تقبیر طبری ذیل سورۃ نساء آیت ۲۴)

(09)

شیعہ عالم کامیحی عالم سے مباحث

قرآن مجید کے سورۃ عمل کی پہلی آیت میں پڑھتے ہیں کہ: "عبس وتولی. ان جاند الاعمی." یعنی اس نے مند بسور لیا اور پیٹے پھیرلی کہ اس کے پاس ایک نابیا آگیا۔ لہذا خود اہل تسفن کی کتابوں ہیں اس آیت کی شان نزول کے سلطے میں نقل ہوئی ہے جس کا خلاصہ سے ہے کہ پیٹیم اکرم کی پھی سرداران قریش

(DA)

مئله متعه

مرحوم ایت الله سید عبدالله شیرازی فرماتے ہیں کہ اس می عالم نے مجھے سے سوال کیا کہ آپ اوگ متعہ کو جائز جانتے ہیں؟ میں نے کہا: ہاں۔

ی عالم: کیاولیل ہے؟

میں نے کما: عمر من خطاب کے اس قول کی منا پر جو انہوں نے کما كه : "متعتان محللتان في زمن رسول الله وانا احرمهما." يعني دو متعد مج تمتع و ازدواج موقت جو پینیم اکرم کے زمانے میں حلال تھے لیکن میں ان دو کو حرام کرتا يول اور يعض ويكر مقامات ير عمر يول كيت بين: "متعتان كانتا على عهد رسول الله وانا انهى عنهما واعاقب عليهما منعة اللحج و متعة النساء. " ( تغير فخر رازی ویل سورة نباء آیت ۲۴) یعنی دو متعه جو عمد رسول مین حلال تق مین ان ے منع کرتا ہول اور ان ير ممل كرنے والول كو سر ادول كا وہ دو متعد ہيں : في تمتع اور عور تول ے متعد لبذا خود عمر کی بد بات قطع نظر قران و روایات کے جو ان کے جواز پر ولالت کرتی ہے کہ متعہ زمانہ رسول میں حلال تھا لیکن عمر نے اس کو حرام کیا ہے۔ لہذا میں آپ ہے یوچھتا ہول کہ عمر نے کس دلیل کے تحت متعہ کو حرام قرار دیا؟ کیا (نعوزباللہ) وہ رسول خدا کے بعد بیفیر ہو گئے تھے کہ خدا نے انسیں پیغام بھیجا کہ جو انہوں نے متعد کو حرام کردیا؟ یا عمر پر کوئی وحی نازل ہوئی تھی پھر کیوں انہوں نے متعد کو حرام قرار دیا تھا جبکہ "حلال محمد حلال المي

میحی عالم: میں نے یہ بات اپن طرف سے نیں کی ہے باعد ایک سلم خطیب سے بغداد کی محد میں سی ہے۔

شیعہ عالم: وی جو ہیں نے کما کہ ہم شیعوں کے زویک مشہور کی اسے کہ سورة عمل کی بید اتبال دو آیتی عثان سے مربوط ہیں۔ بعض بنی امیہ کے راویوں نے جو عثان کی تفاظت کرتے تھے اس کی نسبت پیٹیبر کی طرف دی ہے۔ بہ عبارت ویگر: سورة عمل کی آیت میں اس چیز کی تقریح بھی نہیں ہے کہ دہ نابینا مخص کون تھا گر سورة قلم کی آیت ہم اور سورة انبیاء کی آیت کا اس کا ذکر ہے کہ یہ آیات پیٹیبر کے بارے میں نہیں تھیں۔ امام صادق فرماتے میں اس کا ذکر ہے کہ یہ آیات پیٹیبر کے بارے میں نہیں تھیں۔ امام صادق فرماتے ہیں کہ یہ سورة عمل کی دو آیتیں اس وقت نازل ہو کیں جب بنی امیہ میں سے ایک شخص پیٹیبر کے پاس بیشا ہوا تھا اور وہ نابینا شخص جس کا نام "این ام ملتوم" تھا جن کو دیکھ کر وہ صحائی منہ پھیر کر اس کی طرف پشت کر کے بیٹھ گیا تھا۔ اب تو اس سے دکھ کر دہ صحائی منہ پھیر کر اس کی طرف پشت کر کے بیٹھ گیا تھا۔ اب تو اس سے عالم سے پیٹیسیں کما جا سے کا در خاموش ہو کر بیٹھ گیا۔ (جمع البیان جلد ال صفرے ۳)

(Y+)

شخ مفيد كا قاضى عبدالجبارے مكالمه

ایک شیعد بزرگ عالم محمد بن محمد بن نعمان جوشخ مفید کے نام سے مشور سے اندی القعدہ سال ۳۳۸ یا ۳۳۸ کو سوبقد نامی دیمات جوشال بغداد سے دس فرخ کے فاصلے پر ہے ولادت ہوئی اپنے والد جو معلم تے بغداد آئے اور مختصیل علم کی یمال تک کد غذہب تشیع کے بوے عالم دین اور تمام اسلامی فرقوں کے معتد

کے ساتھ گفتگو میں مصروف تھے تاکہ ان کو دعوت اسلام دیں ای دوران ایک مؤمن فقیر بنام عبداللہ ملتوم پیغیر کے پاس آیا اور کھنے لگا اے خدا کے رسول محصر آلیت قرآنی سکھائیں تو پیغیر اکرم اس پر ناراض ہوئے تو خداو ند عالم نے پیغیر کو اس کام پر سرزنش کی جب کہ روایات شیعہ کے مطابق یہ آیات عثان کے بارے میں نازل ہوئی ہے۔ اس پر خدا کی طرف سے سرزنش ہوئی ہے کیونکہ اس نے اس نامینا فقیر سے بے اعتنائی کی تھی۔ (تغیر بربان و نور التقلین و غیر ہ) اب وہ مناظرہ جو شیعہ عالم و صحی عالم کے درمیان ہوا ملاحظ کریں :

مسیحی عالم: حضرت عیمیٰ تمهارے پیغیر سے بہتر تے اس لئے کہ تمهارے رسول نعوفباللہ کچھ بداخلاق تے، تابیاؤں ے منہ پھیر لیتے تھ جیسا کہ تمهارے قرآن کے سورة عبس میں ذکر ہے جبکہ مارے پیغیر عیمیٰ اس قدر خوش اخلاق تھے کہ جمال بھی تابیایا کی بھی ایماری میں کی کو جتلا پاتے تو نہ ہے کہ اس کی طرف ے منہ پھیر لیتے تھے بلکہ اس کو شفاد ہے تھے۔

شیعد عالم: ہم شیعد معتقد ہیں کہ یہ آیت بداخلاق عثان کے بارے میں نازل ہوئی ہے کیونکہ پنجبر اکرم توکا فروں تک سے خوش اخلاق سے پیش آتے ہے تو مؤمنین سے تو بدرجہ اولی اخلاق سے پیش آتے ہے۔ چنانچہ ای قرآن میں جس کا تم نے نام لیا ہے خداد ند عالم تغیر کی شان میں فرماتا ہے: "انك لعلی خلق عظیم." یعنی بیشک اے رسول آپ بی اخلاق عظیم پر فائز ہیں اور دوسری جگہ قرآن میں ارشاد خداد ندی ہوتا ہے: "و ما ارسلنك الار حصة للعالمین" لین اے رسول! ہم نے آپ کو لوگوں میں نہیں جمجا مگر یہ کہ عالمین کیلئے رحمت قرار دیا ہے۔

اضى: پوچھو۔

شیخ مفید : یہ حدیث جو شیعہ پیمبر اکرم سے نقل کرتے ہیں کہ آپ نے صحرا غدیر میں علی کے بارے میں فرمایا کہ : "من کنت مولا فھذا و حلی مولاه" یعنی میں جس کا مولا ہوں اس کا یہ علی مولا ہے۔ کیا سیح ہے یا شیعوں نے جعلی منائی ہے؟

> قاضى : يه روايت مليح ب-شخ مفيد : لفظ مولا سے اس روايت ميں كيا مراد ب ؟

قاصی : سر دار و مولا و آقاب

شخ مفید: اگر ایبا ہے تو پیغیر کے قول کے مطابق جھزت علی سب کے آقا و مولا ہیں تو پیر کی و شیعوں کے درمیان اختلاف و دشمنیاں کیوں ہیں؟

قاضی: اے برادر بیا حدیث غدر بطور روایت و مطلب نقل ہوئی ہے
جب کہ خلافت الویح (درایت) و ایک امر مسلم ہے اور ایک عاقل انسان روایت

کی خاطر درایت کو ترک نمیں کیا کرتا۔

شیخ مفید: آپ پیغیر کی اس مدیث جو علی کی ثان میں کی کیا گئے ہیں: (یاعلی حوبل حوبی وسلمك سلمی) لین اے علی تماری جنگ میری ملح بے۔ جنگ ب اور تماری صلح میری صلح بے۔

قاضى: يه حديث صحيح ہے۔

شیخ مفید: لہذا اس منا پر جنہوں نے جنگ جمل تیار کی علی مائند طلحہ زیر و عائشہ وغیرہ اور علیٰ کے ساتھ لڑے تھے لہذا اس حدیث کے مطالات جس کی علیہ قرار پائے، علا علی شخ مفید کے بارے ہیں فرماتے ہیں کہ مفید ند ب تشخیع کے رہبر و استاو سے کیونکہ جو بھی ان کے بعد آیا ان کے علم سے فیضیاب ہوتا رہا۔ (رجال نجاشی صفحہ ۱۳۱۱) ان کشر شای اپنی کتاب البدایة والنمائی بیل کہتے ہیں کہ شخ مفید شیعیت کا وفاع کرنے والے مصنف ہے ان کی مجلس و وروس میں مختلف غذاہب کے علاء شرکت کیا کرتے ہے۔ (البدایه والنمایہ جلد ۱۳ صفحہ ۱۵) شخ مفید نے دو سوے زیادہ مختلف فنون میں کتابی تالیف کی ہیں نجاشی جو نب شناس معروف ہیں وہ شخ مفید کی تالیفات ۱۷ سے نیادہ کے عام لیتے ہیں۔ (مقدمہ اواکل المقالات تمریز سال الے ایو)

ﷺ مفید نے شب جمعہ ماہ رمضان ۳ سال ۱۳ ایس بغداد بیل اس ونیا کو خدا حافظ کما آپ کی قبر کاظمین میں امام جوالا کے جوار ہیں ہے شخ مفید فن مناظرہ ہیں کافی ذبین و قوی تھے ان کے محکم و مشدل مناظرات میں سے بمال ایک مناظرہ نمونہ کے طور پر ذکر کرتے ہیں۔ بقول بعض لوگوں کے کہ ای مناظرے کے بعد سے آپ کو شخ مفید کا لقب طا۔ شخ مفید کے زمانے میں ایک بواسی عالم وین بغداد میں درس ویا کرتا تھا جس کا نام قاضی عبدالجبار تھا۔ ایک ون وہ اپنے شاگر دوں کو درس دے رہا تھا اس کے درس میں شیعہ و می سب شاگر د حاضر تھے۔ اس ون شخ مفید بھی اس کے درس میں جاکر بیٹھ گئے۔ قاضی جس نے آئ تک شخ مفید کو نہیں دیکھا تھا، گر ان کے اوصاف سے تھے، پچھ گئات گررتے کے بعد شخ مفید کو نہیں دیکھا تھا، گر ان کے اوصاف سے تھے، پچھ گئات گررتے کے بعد شخ مفید کو نہیں دیکھا تھا، گر ان کے اوصاف سے تھے، پچھ گئات گررتے کے بعد شخ مفید کا فتی ہے۔ کہ ان شاگر دوں کے سامنے آپ سے پچھ مفید قاضی سے کہتے ہیں کہ اجازت ہے کہ ان شاگر دوں کے سامنے آپ سے پچھ

#### (11)

## شخ مفید کا عمر بن خطاب سے مکالمہ

ہم قرآن کے سورہ توبہ کی آیت تمبر ۲۰ میں پڑھتے ہیں: "الا تنصروہ فقد نصرہ اللہ اذا اخوجہ الذین کفر وثانی اثنین اذ هما فی الغاء اذ یقول لصاحبہ لاتحزن ان الله معنا فانزل الله سکینه علیه وایدہ بجنودلم تروها." لیعنی اگرتم لوگ اس رسول کی مدد نہیں کروگ توکوئی پرواہ نہیں خدا مددگار ہے۔ لیعنی اگرتم لوگ اس رسول کی مدد نہیں کروگ توکوئی پرواہ نہیں خدا مددگار ہے۔ اس نے تواپخ رسول کی اس وقت بھی مدد کی جب اس کو کفار مکد نے گھرے باہر نکال دیا تھا، اس وقت صرف دو آدی تھے، جب وہ دونوں غار ثور میں تھے اور رسول اپنے دوسرے ساتھی کو اس کی گریہ و زاری پر سمجھا رہے تھے کہ گھبر اؤ نہیں خدا بین فرا نہیں خدا فرسٹوں کے ایس فرا نے ان پر اپنی طرف سے تسکین نازل فرمائی اور فینا تمارے ساتھ ہے تو خدا نے ان پر اپنی طرف سے تسکین نازل فرمائی اور فرشتوں کے ایسے لئکر سے ان کی مدد کی جن کوئم لوگوں نے دیکھا تک نہیں تھا۔" غلاء اہل تین اس آیت کو فضائل الو بحر کے معروف دلائل ہیں تھی کرتے علیاء اہل تین اس آیت کو فضائل الو بحر کے معروف دلائل ہیں تھی کرتے علیاء اہل تھن اس آیت کو فضائل الو بحر کے معروف دلائل ہیں تھی کرتے

علاء الل بين تقل كرتے اللہ الد بحر كے معروف دلائل بين تقل كرتے اللہ الد بحر كا معروف دلائل بين تقل كرتے اللہ الد بحر كو غار كا دوست كے نام سے پكارتے بين اور اس كى خلافت كى تائيد كے لئے اس كو پیش كرتے بين شعراء ان كو اى عنوان سے ياد كرتے ہوئے ان كى تقريف كرتے بين مثلاً سعدى كتا ہے:

اے یار غار سید و صدیق و راہبر مجوعہ فضائل و گنجینہ سفا مردان قدم سے صحبت یارال نمادہ اند لیکن نہ پجان کہ تو درکام اثردہا خود آپ نے ابھی تصدیق کی ہے گویا خود رسول خدا سے جنگ کرنا نمیں ہے اور رسول خدا سے تو جنگ کرنے والے کافر ہیں۔

قاضی: برادر عزیز طلحہ و زیر وغیرہ نے توبہ کرلی تھی۔
شخ مفید: جنگ جمل تو درایت و قطعی ہے گر ان کا توبہ کرنا روایت ہے جو صرف تن گئی ہے اور ابھی آپ کے تول کے مطابق درایت کو روایت کے چیچے نمیں چھوڑا جاسکتا اور مرد عاقل روایت کے چیچے درایت کو نمیں چھوڑ تا۔
قاضی: کافی ویر تک سوچتا رہا جب کوئی جواب نہ بن سکا تو کہنے لگا تم

ﷺ مفید: میں آپ کا خادم محمد بن محمد بن نعمان ہوں۔

قاضی: ای وقت مغیر سے بنچ اترا اور شخ مفید کا ہاتھ پکڑا اور اپنی جگہ پر بھاتے ہوئے کہا: انت العفید حقا: لینی تم مفید ہو سب کے لئے۔ باتی دیگر علاء جو اس درس میں بیٹے ہوئے تھے قاصی کی اس حرکت پر کافی ناراض ہوئے اور آپس میں باتیں کرنے لگے۔ قاصی نے ان سب سے کما میں تو اس شخ مفید کے جواب میں کرنے لگے۔ قاصی نے ان سب سے کما میں تو اس شخ مفید کے جواب ہوکر رہ گیا ہوں لہذا اگر تم میں سے کمی کے پاس ان کا جواب ہو کر رہ گیا ہوں لہذا اگر تم میں سے کمی کے پاس ان کا جواب ہو دو۔ کوئی بھی اپنی جگہ سے نہیں اٹھا اس طرح شخ وہ مناظرہ جواب کے اور اس درس میں اوگوں کی ذبانوں پر آپ کے لقب مفید کا ورد ہونے دیا۔ کا در جونے ایک ان الکا کے ایک مفید کا ورد ہونے دیا۔ کا اس المؤمنین جلد اول صفح ۲۰۰۔ ۲۰۰ مجلس پنجم)

(يوستان سعدي)

علامه طبرى كتاب احتجاج وكراجي كنزالفوائد مين شخ ابد على حسن بن محمد رتی نقل کرتے ہیں کہ شخ مفید فرماتے ہیں کہ میں نے یک دن خواب میں ویکھا ك كيس جارها مول ناگاہ ميري نظر او گول كى أيك جمعيت يريدى جو ايك تخف ك گرد جمع تھے وہ مخض لوگوں کے لئے قصے نقل کرتا تھا میں نے لوگوں سے پوچھاوہ محض کون ہے؟ اوگوں نے بتایا کہ وہ عمر من خطاب ہے۔ میں عمر کے پاس کیا <del>ا</del> ویکھا کہ ایک مخص عمرے بات کررہا ہے مگر میں ان کی گفتگو نمیں سمجھ سکا۔ میں ال كى بات كافت موت يولا: الوجركى برترى يراس آيت : "اذهما في الغار" يس كيا دليل عي؟ اس آيت مين چه عكت بين جو الدير كي فضيلت كوبيان كرتے بين: كلت اول يديك اس آيت بيل بيغير اكرم ك بعد الدير كوروسرا ( الى اشين ) يكارا گیا ہے۔ نکتہ دوم: بید کہ اس آیت میں رسول والو بحر کو ایک ساتھ جو ان کی دوستی كى وليل ب "وافهما في الغار " كت سوم: بيك اس آيت مين الوبركو يغيركا رفیل کے نام سے پکارا گیا ہے جو الو بحر کی بلندی کی ولیل ہے "اذیقول لصاحب." كت چارم : يه كه خداوند عالم نے ابو بحر كے لئے "التحون" كى آيت نازل كى يعنى ممكين نه ہو۔ نکتہ پنجم: يه كه پنجبر اكرم نے الابحر كو خبر دى كه خدا ہم دولو كايار و مدرگار ب بطور مساوی "ان الله معنا. " كلته ششم: خداوند عالم في اس آيت ك ذر مع سكون و آرام كى خروى كيونك بغير كو تو آرام وسكون كى ضرورت سيس ان كو تو يملے بى سے حاصل تھى "فانول الله سكينته عليه"

لہذااس آیت کے بیہ چھ نکتہ تنے جو ابو بحر کی فضیلت پر ولالت کرتے ہیں جن کو تم ہر گزرو نسیں کر عکتے۔

شخ مفید کہتے ہیں میں نے کہا کہ بیٹک تم نے ابو بحر ہے رفاقت کا حق اوا کردیا لیکن میں انشاء اللہ خدا کی مدد ہے ان تمام چھ مکتوں کے جوابات دوں گا اس میز ہوا کی طرح جو طوفانی دن میں خاک کو اڑایا کرتی ہے اور وہ جواب ہے ہیں۔
کلتہ اول کاجواب: بیہ ہے کہ ابو بحر کو دوسرا نفر قرار دینا اس کی فضیلت پر

ولالت نمیں کرتا کیونکہ جب مؤمن کے ساتھ کمیں کافر کھڑا ہوتو مؤمنین کی بات کے وقت کماجائے گاکہ وہ دوسر اکافر ہے نہ کہ یہ دوسر اہوناس کی فضیلت ہے۔

عکتہ دوم کا جواب: یہ کہ ابو بحر کا رسول خدا کے ساتھ ہونا اس کی فضیلت پر دلالت نمیں کرتا ہی جیسا کہ پہلے ذکر کیا کہ ایک ساتھ جمع ہونا فضیلت نمیں ہے کیونکہ بعض او قات مؤمن و کافر جمع ہوتے ہیں کیونکہ مجد جس کی فضیلت غار تور سے نیادہ ہے اس میں بھی پیغیر کے پاس مؤمن و منافق آتے ہے فضیلت غار تور سے نیادہ ہوئے جیسا کہ سورہ معادی کی آیت نمبر ۳ و ۲ میں پڑھتے ہیں 'فعمال الدین کفرو قبلك مهطعین عن الیمین وعن الشمال عزین' پڑھتے ہیں 'فعمال الدین کفرو قبلك مهطعین عن الیمین وعن الشمال عزین' بورے ہیں ان کافروں کو کیا ہوگیا ہے کہ داکیں سے بائیں آپ کے گرد گردہ در گروہ جمع ہورے ہیں۔ ای طرح کشی تورخ میں پنجیر کھی تھے اور شیطان تھی تھاان دونوں کا ہورے ہیں۔ اس طرح کشی تورخ میں پنجیر کھی تھے اور شیطان تھی تھاان دونوں کا

تیرے کت کا جواب: اس کا رسول کی مصاحبت میں رہنا باعث فضیلت نمیں ہے کیونکہ مصاحبت کے معنی ساتھ کے ہیں کیونکہ بعض او قات مؤمن کا ساتھ ہوتا ہے جیسا کہ خدا وند عالم سورہ کھف کی ساتھ ہوتا ہے جیسا کہ خدا وند عالم سورہ کھف کی آیت کے "میں فرماتا ہے کہ "قال له صاحبه و هو یحاورہ اکفوت بالذی خلفك

ایک جگه جمع مونا شیطان کی فضیلت پر ولالت نمیں کر تار

شخ مفید کتے ہیں کہ عمر جواب نہ دے سکے تو لوگ ان کے گرد سے منتشر ہو گئے اور میں خواب سے بیدار ہو گیا۔ (احتجاج طبری جلد ۲ صفحہ ۳۳)

#### (Yr)

آیہ غار کے سلسلے میں مامون کا ایک سی عالم سے مکالمہ مامون (ساتواں خلیفہ عبای) نے قاضی وقت یجیٰ بن آئم کو تھم دیا کہ فلال دن فلال مقام پر تمام پر جسہ علاء کو ہماری مجلس میں حاضر کرو۔ یجیٰ بن آئم کے تم دیا کہ نے تمام سی علاء و راوین کو مامون کی اس مجلس میں حاضر کیا۔ جب سب جمع ہوگئے تو مامون نے احوال پری کے بعد کہا: میں نے آپ سب کو یمال اس لئے ہوگئے تو مامون نے احوال پری کے بعد کہا: میں نے آپ سب کو یمال اس لئے ہم کیا ہے کہ آپس میں بیٹھ کر امامت کے بارے میں آزادانہ ہو کری برتری کی باتیں کر جب تمام ہوجائے۔ اس مجلس میں سب علاء الویجر و عمر کی برتری کی باتیں کر بہت تمام ہوجائے۔ اس مجلس میں سب علاء الویجر و عمر کی برتری کی باتیں کر بہت تاکہ ان کا خلیفہ رسول خدا ہونا ثامت کر شیس۔ مامون ان کے کہنے کو روشن تربیان سے)رد کر تاریا۔

یمال تک کہ اس میں سے ایک عالم جس کا نام اسحاق بن جماو بن زید تھا میدان مناظرہ میں آیا اور مامون سے کئے لگا: خداوندعالم ابو بحر کے بارے میں فرماتا ہے: "ثانی اثنین اڈھما فی الغار اڈیقول لصاحبہ لاتحون ان الله معنا" بعنی پیغیر خدا کمد سے بجرت کے وقت غار تور میں چھپ گئے تھے گویا آپ دو فرد سے دونول غار میں تھے۔ پیغیر نے اپنے دوست ابو بحر سے کما: محزون نہ ہو خدا مارے ساتھ ہے۔ لبذا خدائے انہیں سکون قلبی عطا کیا اور خداوندعالم نے ابو بحر

من تواب" یعنی اس کا ساتھی جو ای ہے باتیں کر رہا تھا کنے لگا کہ کیا تو اس پروروگار کا محرب جس نے مجھے مٹی سے پیدا کیا"

چوتھ مکتہ کا جواب: پیغیر کا ابوبر ہے کہنا کہ "لا تحون" یہ ابوبر کی خطاء کی دلیل ہے نہ اس کی فضیلت ہے کیونکہ ابوبر کا ٹون یا اطاعت تھا یا گناہ اگر اطاعت تھا تو پیغیر کو اس سے منع نہیں کرنا چاہئے تھا ابذا وہ ٹون گناہ تھا جس سے رسول خدا نے منع کیا۔

يانچوين كلته كاجواب: يغيركاب كمناك "ان الله معنا" اس بات يروليل

نبیں ہے کہ ہم دونوں ساتھ ہیں بلحہ اس سے مراد تنارسول خدا کی ذات ہے۔ رسول خدائے اپنے کو لفظ جمع سے تعبیر کیاہ جیساکہ اللہ تعالی نے قرآن میں خود کو لفظ ج ے تعبیر کیا ہے "ان نحن نزلنا الذکر وانا له لحافظون" (مورہ حجر آیت ۹) لینی ہم نے ہی قرآن کو بازل کیا ہے اور ہم ہی اس کی حفاظت کرنے والے ہیں۔ چھے مکتہ کا جواب : تم نے جو کما کہ خدائے ابو بحریر سکون و آرام کو بازل كياب كمنا ظاہر آيد كے سباق كے خلاف بے كيونك "سكينه"اس كے لئے نازل موا جو آخر آیت کے لحاظ سے رسول خدا کی ذات ہے اور وہ لشکر جو ان کی مدد کو آیا تھا، كونك يغير اى كے شايان شان هاك ان كيلے مكند نازل موكونك قرآن من ايك دوسری جگه پیغیرے ساتھ سکینہ میں دوسرے مؤمنین بھی شامل ہیں جس میں دونول كا نام آيا ب جيماك ارشاد موتاب "فانزل الله سكينه على رسوله وعلى المؤمنين" (سوره في آيت ٢٦) يعني خداني اين رسول اور مؤمنين يرسكون نازل كيالهذائم أكراس آية عارك ذريع ان كى رفاقت پراستدلال ندكرو تو بهر ب- "ويوم خين اذ اعجبتكم كثرتكم فلم تغن عنكم شياً وضافت عليكم الارض بمارحبت ثم وليتم مدبوين. ثماانول الله سكينه على رسوله وعلى المؤمنين" ليمن جل خين ك ون جب تهيس اپني كثرت في مغرور كرديا تفا پخر وه كثرت تهميس يجي بهي كام ند آئى اور تم ايس گجر ائ كد زيمن باوجود اس وسعت ك تم پر تك بوگئ تم پيش بهي محير كر بهاگ آئل تب خدا نه اين رسول پر اور مؤمنين پر تك بهوگئ تم پيش بهير كر بهاگ آئل تب خدا نه اين رسول پر اور مؤمنين پر تكين نازل فرمائي. "اے اسحاق كيا تهيس معلوم به كدوه كون لوگ تنه جو بشگ سيمن بنائل فرمائي. "اے اسحاق كيا تهيس معلوم به كدوه كون لوگ تنه جو بشگ

مامون: جنگ خنن جو مکہ و طائف کے درمیانی علاقہ میں ہجرت کے آٹھویں سال ہوئی تمام ہاہ اسلام شکست کھا کر بھاگ گئے مگر پینجبر اکرم اور الن کے ساتھ علی اور رسول خدا کے پتیا عباس اور پانچ دوسرے بنی ہاشم سنے آخر خدا نے ان لوگوں کو کامیابی عطاکی اس جگہ خدا نے اپنے پینجبر اور ان سات مؤمنین جو رسول کے ہمراہ سنے تشکین تازل کی لہذا اس سے معلوم ہوتا ہے کہ پینجبر کو بھی تشکین کی ضرورت ہوتی ہے۔

اسحاق: میں ضیں جانتا یا مجھے شیس معلوم۔

اسحاق: توكيا آپ كى مراداس جكد على وديكر بنى ہاشم بيں جو ميدان بيس حاضر سے توان لوگوں بيس اور ان صاحب كے درميان جو غار بيس رسول كے ساتھ شے تسكين كے لحاظ سے كون افضل بيں۔

مامون : ذراتم بتاؤ ك وہ افضل ب جو غاريس رسول ك جمراہ تھاياوہ افضل ب جو غاريس رسول ك جمراہ تھاياوہ افضل ب جو بستر رسول كي جان چے كا سبب بنا جيسا كد على في

كو يغيركا دوست اور مصاحب ك نام سے يكارا ب-

مامون: عجیب بات ہے کہ تم افت و قرآن کے سلط میں کتی کم معرفت رکھتے ہو کیا کافر مومن کا مصاحب و دوست نہیں ہو سکتا؟ لہذا ایس صورت ہیں یہ مصاحب کافر کے لئے افتار کا باعث ہوگی؟ جیسا کہ قرآن سورہ کف کی آیت نمبر ۳۷ میں ارشاد ہوتا ہے: "قال له صاحبه و هو یحاورہ اکفرت بالذی خلقك من قراب" یعنی مومن دوست اپنے دوسرے بڑو تمند و مغرور دوست سے کئے لگا کہ کیا اس فدا کا جس نے تمییں فاک سے پیدا کیا ہے مغرور دوست سے کئے لگا کہ کیا اس فدا کا جس نے تمییں فاک سے پیدا کیا ہے انکار کرتے ہو۔ لہذا اس آیت کے مطابق مومن کافر کے ساتھ مصاحب و دوست ہو سکتا ہے اور فضاء عرب کے اشعار بھی اس بات کی تائید کرتے ہیں کہ بعض او قات انسان کو جوان کے ساتھ مصاحب کے عنوان سے ذکر کیا گیا ہے لہذا لفظ مصاحب ہر گز ان کے افتار پر دلیل قرار نمیں پاسکا۔

اسحاق: خداوندعالم نے آیہ لاتحون کے ذریعے اوبر کوتیلی دی ہے۔
مامون: ذرا بجھے بتاؤکہ اوبر کا حزن تھا یا اطاعت؟ اگر کہتے ہو اطاعت
تھی تو اس جگہ گویا فرض کیا جاسکتا ہے کہ پیغیر کے اطاعت سے منع کیا (اس قتم
کی نسبت پیغیر کی طرف دینا صحیح نمیں ہے) اگر کہتے ہو گناو تھا تو سے آیہ ایک
گناہگار کی فضیلت وافقار کے لئے کہے ہو عتی ہے۔

اسحاق: خدائے قلب الد بحر کو سکون عطاکیا یمی ان کیلئے باعث افتار ہے۔ لہذا یمال سکینہ سے مراد الد بحر ہی ہیں۔ پیغیر کو سکینہ کی ضرورت ہیں ہے۔ مامول: خدا وند عالم سورہ توبہ کی آیت ۲۵ اور ۲۱ میں فرماتا ہے: یں رسول خدا کی رحلت کا واقعہ بیان کرتے ہوئے اس بات کا اقرار کرتے ہیں کہ حضرت عمر کچھ لوگوں کے ہمراہ در فاطمہ پر آئے اور صدا فاطمہ بلند ہوئی کہ میرے گھر سے دور ہو جاؤ۔ جس کی صحیح خاری وصحیح مسلم نے بھی تصریح کی ہے: "فہجرته فاطمه ولم تکلمه فی ذالك حتی ماتت فلد فنها علی لیلا ولم یوذن بھا ایا بكو."

یعنی حضرت فاطمہ نے مرتے وم تک او بحر سے بات ضیں کی اور علی فی مخت کے حضرت فاطمہ کو رات میں دفن کیا جس کی او بحر کو خبر شیں وی گئا۔ (شرح نبج البلاغد انن الحدید جلد ۲ صفحہ ۳۹ الی ۳۷)

اس کے باوجود الی الحدید صاحب عمر والو بحرک جماعت میں اس طرح تعبیر کرتے ہیں: "فان هذا لوثبت انه خطا لم یکن کبیرة بل کان من باب الصفائو النبی لاتفتضی النبوی و لا توجب زوال النولی" لینی اگر ثامت بھی ہوجائے کہ الو بحر و عمر کی اس طرح کی رفتا فاطمہ کے ساتھ گناہ تھی گر گناہ کبیرہ نہیں تھی بلید گناہ صغیرہ تھی جوان سے قطع دو تی ویر اری کا ہر گز سب نہیں بن عتی۔ بلید گناہ صغیرہ تھی جوان سے قطع دو تی ویر اری کا ہر گز سب نہیں بن عتی۔ مؤلف: کیا در فاطمہ پر جمع ہو کر اس کو جلانا اور علی کی گردن میں رسی باندھ کر لے جانا، فاطمہ کو ناراض کرنا اس حد تک کہ آپ نے آخری وم تک ان سے کوئی کلام نہ کیا ہو، بید گناہ صغیرہ ہے؟

اگر ائن افی الحدید نے بید کما ہوتا کہ اصل واقعہ بی مارے نزدیک المت شیں ہے تو ہمیں زیادہ تعجب ند ہوتا مگر وہ صحت حادث کا اقرار کرتے ہیں محر پھر بھی اس طرح سے قضاوت کی ہے۔ کیا اشیں گناہ کبیرہ و صغیرہ کے در میان فرق

كما تفاك يارسول الله أكريس آب كي بسترير سوجاول توكيا آب كى جان رج جائ گ\_ پیجبر نے فرمایا (ہاں) تو علی نے فرمایا: "سمعا وطاعته" تو سیح بے میں آپ كى اطاعت كرتا ہوں۔ پھر على بستر رسول پر سوكے۔ مشركين جو رات بھر نگاه كتے ہوئے تھے ان كو ذرا بھى شك شيس ہواك پيغير كے علاوہ كوئى اور سوريا بــ سب نے اتفاق رائے سے بروگرام مایا کہ ہر قبیلے کا ایک ایک فرو ال کر پیفیر کر علد آور ہوگا تاکہ پیغیر کے قتل کی ذمہ داری سمی ایک پر نہ آئے اور اس طرح بنی بائم ہم سے انقام نہ لے بھیں۔ علی شرکین کی بیا بیں س کر عملین نہیں ہوئے۔ جس طرح الو بحر غاریس مغموم ہو رہے تھے جبکہ وہ پیغبراکرم کے ساتھ تنے جبکہ علی تنا تھے اس کے باوجود پورے خلوص و استقامت کے ساتھ لیٹے رے۔ خداوند عالم نے فر شتول کو ان کے یاس تھیا تاکہ مشرکین قریش سے ان کو الن میں رکھیں۔ لہذا علی نے اس متم کی فداکاریاں اسلام اور پیفیراسلام کے لئے دين بيل- (عار جلد ٢٩ صفحه ١٩٨)

#### (44)

عیبی مؤلف و ائن افی الحدید کے در میان مکالمہ علاء المحت کے بڑے عالم دین ومؤرخ عبد المجید بن محد بن مخفن بن الی الحدید مؤلف جو ائن افی الحدید کے بام سے مشہور تھے، جن کے مم اور معروف آثار بیں سے ایک شرح نبج البلاغہ ہے جو انہوں نے ۲۰ جلدوں پر مشتل تحریر کی ہے، اللاغہ کے جو انہوں ان کا سال ۵۵ء میں بغداد میں انقال ہوا۔ وہ اپنی اس شرح نبج البلاغہ کی چھٹی جلد

# (7r)

### اجتماد در مقابل نص

جوبات اسلام کی نظر میں آیات قرآنی و فرمان نجی کے صری روشن ہو
اس کی پیروی کرنی چاہئے۔ اگر اس کے مقابل توجیمات کی جائے تو اے اجتماد کہتے
ہیں جبکہ نص کے مقابل اجتماد قطعاً باطل ہے اور اس طرح کا اجتماد بدعت ہے جو
انسان کو کفر و گراہی میں ڈال دیتا ہے۔ اجتماد کے معنی ہے ہیں کہ تھم موضوع کے
سلط میں صحح دلیل جو سندیا دلالت کی روے روشن ہو۔ جمتد قواعد اجتماد کی رو
سے اس موضوع کے تھم کواخذ کرتا ہے۔ اس طرح کا اجتماد مجمتد جامع الشرائط
سے اس موضوع کے تھم کواخذ کرتا ہے۔ اس طرح کا اجتماد مجمتد جامع الشرائط
سے اس کے مقلدین کے لئے جمت ہوتا ہے۔ اب اس کے بعد درج ذیل مناظرہ
ملاحظہ فرماکیں۔

بادشاہ سلوق اور اس کے وزیر نے ایک مجلس تفکیل دی جس میں "خواجہ نظام الملک" بھی حاضر ہے۔ ایک بوے نی عالم" عہائی" اور ایک شیعہ عالم" علوی " کے در میان عوام اور علاء کے جوم میں اس طرح سے مناظرہ شروع ہوا۔
علوی : تہماری معتبر کتابوں میں ملتا ہے کہ عمر بن خطاب نے رسول خدا اگے زمانے کے بعض قطعی احکام کو بدل دیا تھا۔
کے زمانے کے بعض قطعی احکام کو تبدیل کیا ہے؟
عہائی : کو نے احکام کو تبدیل کیا ہے؟
علوی : مثلاً (صحیح خاری جلد ۲ صفحہ ۱۵۲ کامل این اخیر جلد ۲ صفحہ ۱۳)
ثماز تراوی جو نافلہ کے طور پر انجام دی جاتی ہے، عمر نے کھا : اسے جماعت سے پرھا جائے جبکہ نافلہ نماز کو ہرگز جماعت کے ساتھ شمیں پڑھا جاسکتا۔ جیسا کہ

نمیں معلوم تھا؟ جَبَد تنا اتن افی الحدید ہی نے یہ واقعہ اقل نمیں کیا، بلحہ دیگر کی علاء نے بھی نقل کیا ہے کہ پینجبر اکرم نے حضرت فاطمہ کے بارے بیں فربایا تھا۔ "ان الله یعضب لعضب فاطمہ و یوضی لوضاھا" یعنی جس نے فاطمہ کو غضبناک کیا اس نے خدا کو خوش کیا سے فدا خوش ہوتا ہے اور جس سے فاطمہ خوش ہوتا ہے اور جس سے فاطمہ خوش ہوتا ہے اور جس سے فاطمہ خوش ہوتا ہے۔

دوسرے موقع پر پینجبراکرم نے فرمایا: "فاطمة بضعة منی من اذاها فقد اذاتی و من آذانی فقد اذی الله" لیعنی فاطمه میرے جگر کا کروا ہیں، جس نے اسے اذیت دی اس نے خدا نے اسے اذیت دی اس نے خدا کو اذیت دی۔ " ( سیح مخاری دارالجیل پر وت جلد کے صفح کے اور جلد ۹ صفح ۱۸۵ فضائل الخمیہ جلد ۳ صفح ۱۹۰)

ان دونول لیعنی عمر و ایو بحر نے فاطمہ کو اذبیتی دیں جو خدا اور رسول کو اذبیتی دیں جو خدا اور رسول کو اذبیت دینے کا باعث ہوگیا، تو کیا ہے گناہ صغیرہ ہے؟ اگر سے گناہ صغیرہ ہے تو گناہ کیرہ کیا ہے؟ کیا خداوند عالم قر آن میں بے نمیں قرباتا کہ : "ان الذبین یؤ دون الله ورسوله لعنهم الله فی الدنیا و الآخرة و اعدلهم عذاباً مهینا" (سورہ احزاب آیت کہ) لیمن جو خدا و رسول کو اذبیت وے خدا و ند عالم و نیا و آخرت میں ان پر لعنت مجمعے ولا ہے ایے لوگوں کے لئے درو ناک عذاب ہے۔ "

لینی جو رسول کیس اے لے او اور جس سے رسول منع کریں رک جاؤ اور دوسر کی جگد ارشاد ہوا: "و ماکان لمو من و لا مومنة اذا قضى الله و رسوله امراً ان یکون لهم الخیرة من امرهم" (سورة اجزاب آیت ۳۱)

یعنی کی بھی مومن مرد و عورت کو کوئی حق نمیں ہے کہ جن امور کو خدا اور رسول نے لازم کردیا ہو اس بیل کی کو اپنی طرف سے کوئی اختیار نمیں ہے۔ اور کیا ایسا نمیں ہے کہ رسول خدا نے فرمایا: "حلال محمد حلال الی یوم القیامة و حوام محمد حوام الی القیامة" یعنی طال محمد تا روز قیامت طال ہے اور حرام محمد حرام الی القیامة" یعنی طال محمد تا روز قیامت حرام ہے۔

منتجد : يه ب كه براز اسلام ك صرق ادكام كوكوئى تبديل كدن كا حق نيس ركفتا، حق كه خود يغير بهى يه كام نيس كركت بيما كه خود يغير اكرمً ك لئ قرآن ين ارشاد بوتا ب : "ولو تقول علينا بعض الاقاويل لاخذنا منك باليمين. ثم لقطعنا منه الوتين. فما منكم من احد عنه حاجزين. " (سورة عاقد آيت ٣٤١٣٣)

لیعنی اگر رسول جماری نسبت کوئی جھوٹی بات بتاتے تو ہم ان کا داہنا ہاتھ کیر لیتے۔ پھر ہم ضرور ان کی شد رگ کاٹ دیتے۔ تو تم میں سے کوئی بھی مجھے نہیں روگ سکنا تھا۔ رسول خداً کے زمانے ہیں رائج تھا۔ گر صرف نماز استقاء تھی جو زمانہ رسول ہیں جاءت کے ساتھ پڑھی جائی تھی۔ (شرح زر قانی بر موطا مالک جلد ا صفح (۲۵) یا مثلاً عمر نے تھم دیا کہ اذان کے جملے "حی علی خیو العمل" کی جگہ "الصلواۃ خیو من النوم" کے جملے کو کما جائے۔ یا مثلاً جج تمتع اور متعہ (ازدوائ موقت) دواول کو انہوں نے حرام قرار دیا۔ یا مثلاً زکوۃ میں مولفہ القلوب کے حصہ کو در میان سے حذف کر دیا جبکہ سورہ توبہ کی آیت ۱۰ میں ان کے حصے کی تصر کی در میان سے حذف کر دیا جبکہ سورہ توبہ کی آیت ۱۰ میں ان کے حصے کی تھر تا جب اگرچہ دوسرے احکام بھی ہیں گر یمال صرف نمونہ کے طور پر پچھ ذکر کئے ہیں۔

باوشاه سلحوتی: كيايد كا ب كه عمرة النادكام كو تبديل كياب؟ خواجه نظام الملك: بي بال يه سب المست كى معتبر كتابول مين مذكور بـ بادشاہ مجوتی: توہم ایے بدعت گزار مخص کی کیونکر پیروی کرتے ہیں؟ قو بچی: ( توجی کی ند ب کا برا عالم وین ب جے امام المتكلمين كتے میں) اگر عمرنے ج تمتع، متعد یازان سے "حی علی خیر العمل" کے جملات کو منع كياب توبيدان كاجتماد ب اوراجتماد بدعت نميس بر (شرح تجريد توجي صفيه ٣٧٣) علوی : کیا قرآن کی تصری اور پینیراکرم کے صری فرمان کے بعد کوئی دوسری بات کی جامکتی ہے؟ کیانص کے مقابل میں اجتماد جائزہے؟ اگراہیاہے تو تمام مجتندول کوید حق تفاکہ اینے اپنے زمانہ میں اسلام کے بہت سارے احکامات کو تبدیل کردیے،اس طرح اسلام کی جاودانی ختم ہوجاتی۔لبذا حقیقت یہ ہے جو قرآن فرماتا - "ما آتا كم الرسول فخذوه ونهاكم عنه فانتهوا" (سورة حشر آيت ٤)

#### (A)

آقائے صدرت توسل کے بارے میں مکالمہ ڈاکٹر تیجانی جب ماکل ندہب کے پیرو تھے توابی ملک توس سے ایک وفعہ نجف اشرف گئے اور اپنے دوسٹول کے توسط سے آیت اللہ باقرالعدر کی خدمت میں پنچے۔ان سے ملاقات کے بعد یول سوالات شروع کئے:

تیجائی: سعودی علماء کہتے ہیں کہ قبروں کو چومنا اور اولیاء اللہ سے لوسل شرک ہے۔ آپ کا اس کے بارے میں کیا خیال ہے؟

آیت الله صدر: اگر قبر کا چومنا اور اولیاء الله ے توسل کرنا اس نیت سے ہو کہ وہ اوگ خدا کی اجازت کے بغیر متنظا بالذات نفع و ضرر پنجا سکتے ہیں تو یہ کام یقینا شرک بے لیکن خدا پرست ملمان جانے ہیں کہ نفع و نقصان فقظ خدا کے ہاتھ میں ہے اور اولیاء الله صرف وسیلہ اور واسط جیں۔ اس اس نیت ے توسل کرنا شرک نہیں ہے۔ تمام معلمان می شیعہ زمانہ رسول سے لے کر اب تک اس بات پر متفق ہیں سوائے وہائی علماء کے ، جو دور جدید کی پیداوار ہیں اور اجماع مسلمین کے برخلاف کام کرتے ہیں۔ مسلمان کے خون کو مباح جانتے ہیں اور مسلمانوں میں فتد ڈالتے ہیں اور قبر کو چوسے اور اولیاء اللہ سے توسل کو شرک اور بدعت كت يي - علامه سيد شرف الدين لبناني - جو بهت يوے شيعه محقق گزرے ہیں اور بہت ہی عظیم الثان کاب المر اجعات کے مؤلف ہیں۔ شاہ عبدالعزيز السعود كے دور حكومت عن مكه عظمه عمرہ كے لئے گئے تھے۔ عيد قربان ك ون تمام اكارين شاه كى وعوت ير جمع اوع تق تاكد حب معمول اس كو

# ڈاکٹر محمد تیجانی سادی کے مباحثے

وَاكْمْ مُحَدُ تَجَانَى ماوى تَوْسَ كَ شَر قضه ہے تعلق رکھتے تھے۔ ان كا آبَلَى مسلك الجست ميں ماكى تخاب وہ اپنى تعليم ممل كرنے كے بعد خرابر بيدى جبتو ميں لگ گئے۔ اگرچہ ڈاكٹر تيجانى كو مختلف مشكلات ميں خرجب شيعہ خيرالبر بيدى جبتو ميں لگ گئے۔ اگرچہ ڈاكٹر تيجانى كو مختلف مشكلات كا سامنا كرنا پڑااس كے باوجود انہوں نے حقیقت كى تلاش ميں مختلف مقامات ك سفر كئے جن ميں ہے ايك سفر نجف الشرف كا تخا، جمال موصوف نے حضرت ايت اللہ الخوكي اور شهيد آيت اللہ باقرالصدر ہے حث و مناظرے كئے۔ اس حق و حقیقت كے مثلاثى كو خداوند كر يم نے بھيرت دى اور انہوں نے ند بب حقہ كو حقیقت كے مثلاثى كو خداوند كر يم نے بھيرت دى اور انہوں نے ند بب حقہ كو تهد دل ہے قبول كرايا جس كى تمام تفصيلات ان كى كتاب "فيم اهديت" "پكر ميں ہدايت پاكيا" ناكى كتاب ميں موجود جيں۔ پخر انہوں نے اپنى دوسرى كتاب ہدایت پاكيا" ناكى كتاب ميں ند بب تشيّع كى حقانيت كو واضح اور روشن طريقے ہے ہياں كيا ہے۔

#### (YY)

## اذان میں ولایت علیٰ کی گواہی دینا

وْاكْمْ تِيجاني : شيعه اذان وا قامت من علياً ولي الله كيول كت بيع آیت الله صدر: الم علی بھی دوسرے لوگوں کی طرح بعد و خدا میں لیکن خدانے ان کو لوگول میں ہے ان کے شرف کی وجہ ہے رسالت کا بار گران اٹھائے کے لئے چن لیا ہے جس کا اعلان پیغیراکرم نے کئی مقامات پر کما ہے کہ علی میرے بعد میرے جانشین، میرے خلیف، میرے بعد لوگوں کے مولا و آقا ہیں۔ اسی لئے ہم بھی انہیں دوسرے صحابہ ے افضل جائے ہیں کیونک خداادررسول نے انہیں فضیلت عطاکی ہے جس پر عقلی اور نفتی ولاکل کتاب و سنت میں موجود ہیں جن پر کی متم کا کوئی شک نمیں کیا جاسکتا، کیونکہ یہ احادیث نہ فقط شیعوں ك نزديك موار بين بلحد المست ك نزديك بهي موار بين اس طلع بين ہارے علماء نے کثیر تعداد میں کتابی کھی ہیں۔ دراصل اموی حکومت علی کی وشمني مين ان تمام حقائق كو چھيا ربي متى۔ على و فرزندان على كا قتل جائز جانتي تھی، ان کے دور میں منبرول سے علی پر سب و محم کیا جاتا تھا اور لوگول کو زروسی اس كام ير آماده كيا جاتا تھا۔ اس لئے شيعيان على اس بات كى گوابى ديے ہيں ك آپ خدا کے ولی بیں اور یہ ہر گر جائز شیں ہے کہ کوئی بھی مسلمان ولی خدا پر لعنت كرے۔ شيول كا يہ شيوه چلا آرا ہے كه وه بر دور كے ظالم، جار اور قاس حكرانول سے عكراتے رہے ہيں تاك يہ تمام ملانوں اور آئدہ آنے والى تعلول كے لئے تاريخ قرار ياجائے اور اوگ على كى حقانيت اور و شمنوں كى ساز شول كو

مبارک باو پیش کریں۔ علامہ شرف الدین بھی ان میں شامل تھے۔ جب ان کی باری آئی تو انہوں نے شاہ کو قرآن مجید بدید کے طور پر پیش کیا۔ شاہ نے قرآن مجید کی بوی تعظیم کی اور اے احراماً چوسنے لگا۔ علامہ شرف الدین نے موقع فلیمت جانتے ہوئے قرمایا: اے شاہ محترم! آپ اس جلد کو کیوں چوم رہے ہیں جبکہ یہ بحرے کی کھال ہے ؟

شاہ سعود: میرااس جلد کو چومنے کا مقصد وہ قرآن ہے جو اس کے اندر ہے نہ کہ خودیہ جلد۔

علامہ شرف الدین نے فورا کھا : بیشک آپ نے کی کھا۔ ہم شیعہ البیت ہی جب پیغیبراکرم کی ضریح مطہر کو چوجے ہیں تو وہ تعظیم و احرام رسول ہیں چوم چوجے ہیں جن جس طرح آپ اس جلد کو اس کے اندر کے قرآن کی تعظیم میں چوم رہے ہیں۔ یہ من کر سب حاضرین نے تعلیم بلند کی اور علامہ صاحب کی تصدیق کرنے گئے۔ جس سے مجبور ہو کر ملک عبدالعزیز السود نے حاجیوں کو اتنی اجازت دیدی تھی کہ وہ ضریح رسول کو چوم کتے ہیں۔ لیکن بعد میں آنے والے شاہ نے دیدی تھی کہ وہ ضریح رسول کو چوم کتے ہیں۔ لیکن بعد میں آنے والے شاہ نے اس قانون کو بدل دیا۔

وہانی جو اس موضوع کو چھیڑتے ہیں وہ اپنی سیاست کے تحت مسلمانوں کے خون کو مباح جانے ہیں تاکہ مسلمانوں پر حکومت کر سکیں۔ خود تاریخ گواہ ہے کہ ان وہادوں نے اس امت محدید پر کیا کیا ستم ڈھائے ہیں۔ ("پھر میں ہدایت ہاگیا" صفحہ اور اسلامی ہاگیا" صفحہ اور اسلامی ہاگیا" صفحہ اور اسلامی اسلام

و بے بیں کہ اللہ کے مواکوئی معبود نمیں، محر اللہ کے رسول میں، ورود و سلام ہو
ان کی آل پاک پر اور ہم گواہی دیتے ہیں کہ علی اللہ کے بندے ہیں۔ پھر آیت اللہ
نے حاضرین کی طرف نگاہ کی گویا میری طرف اشارہ کرتے ہوئے کہ رہے تھے
ورا دیکھو یہ بچارے کس طرح ہے تہمت و فریب کے شکار ہیں۔ یہ کوئی عجب
بات نمیں ہے بلند میں نے تو اس سے بھی بدتر الفاظ شیعوں کے بارے میں سے
بات نمیں ہے بلند میں نے تو اس سے بھی بدتر الفاظ شیعوں کے بارے میں سے
میں: "الا حول و الا قوۃ الا باللہ العلی العظیم" پھر آیت اللہ خوئی میری طرف
متوجہ ہوئے اور فرمایا: کیا تم نے قرآن پڑھا ہے؟

وُ اكثر تيجانى: جب مين وس سال كالهى نمين موا تها تو نصف قرآن حفظ الرايا تها-

آیت اللہ خوکی ": کیا آپ جائے ہیں کہ تمام اسلامی فرقے اپنے درمیان اختلاف کے باجود قرآن مجید کی حقاشت پر یقین رکھتے ہیں اور جو قرآن محارے پاس ہوں ہے۔ مارے پاس ہوں ہے۔ فراکٹر تیجانی : جی ہاں! یہ تو ہیں جانتا ہوں۔

آیت اللہ خوئی : کیا تم نے یہ آیت پڑھی ہے: "وما محمد الا رسول قد خلت من قبله الرسل." (سورة آل عران آیت ۱۳۳) محم سواے رسول کے کچھ شیں ہیں، اس سے پہلے بھی پٹیبر آچکے ہیں۔ دوسری جگہ ارشاد ہوا ہے: "محمد رسول الله والذین معه اشدآء علی الکفار." (سورة فتح آیت ۲۹) محمد رسول الله والذین معه اشدآء علی الکفار." (سورة فتح آیت ۲۹) محمد رسول ہیں اور جو ان کے ساتھ ہیں وہ کافروں پر بڑے سخت ہیں۔ اور ہی ارشاد ہوا ہے: "ما کان محمد ابا احد من رجالگم ولکن رسول الله

## (۱۷) آیت اللہ خوکی ؓ سے مکالمہ

و اکر تجانی کے بیں کہ جب بیں کی تھا اور پہلی مرتبہ نجف اشرف گیا تو اپنے ایک دوست کی معرفت آیت اللہ خوگی " ے ملا۔ میرے دوست نے ان کے کان بیل کچھ کما اور پھر مجھے ان کے نزدیک بیٹھے کو کما۔ میرے دوست نے بچھ ے بد اصرار کما کہ آیت اللہ کو شیعوں کے بارے بیں اپنا اور تیونس کے لوگوں کا نظریہ بتاؤں۔ بیل نے کما: شیعہ ہمارے نزدیک یبود و نصار کی ہے بدتر ہیں کیو کمہ نظریہ بتاؤں۔ بیل نے کما: شیعہ ہمارے نزدیک یبود و نصار کی ہے معتقد ہیں لیکن ہم بود و نصار کی ہے معتقد ہیں لیکن ہم بعدو و نصار کی تو خدا کو مانتے ہیں اور موک و بیسی کی رسالت کے معتقد ہیں لیکن ہم بود شیعوں کے بارے بیل جانے ہیں وہ یہ ہے کہ شیعہ حضرت علی رضی اللہ کو خدا بیل اپنے ہیں اور ان کی عبادت کرتے ہیں، ان کی نقذیس بیان کرتے ہیں، البتہ شیعوں میں پھے لوگ ایے بھی ہیں جو خدا کو مانتے ہیں لیکن علی کے مقام کو رسول شیعوں میں پھے لوگ ایے بھی ہیں جو خدا کو مانتے ہیں لیکن علی کے مقام کو رسول کی بینیا گے۔ کے مقام کے باس لانا تھا غلطی ہے رسول کو بہنیا گے۔

آیت اللہ خوئی": چند لمح خاموش رب، پھر یولے کہ ہم گوائی

کو حولی سمجھ کے ہیں، شیعوں کے در میان رہیں اور شیعوں کے حوزہ علیہ (دین مدارس) کو نزدیک سے دیکھیں اور پھر ذرا دفت کریں کہ آیاس طرح کی سمیس جو شیعوں سے منسوب کی جاتی ہیں کیاوہ صحیح ہیں؟

میں جب تک نجف اشرف میں رہا اندازہ کرایا کہ بیہ سب شیعوں کی طرف بے جانبیتیں دی گئی ہیں۔ (" پھر میں ہدایت پاگیا" صفحہ ۲۷۔۸۷)

#### (AY)

نماز ظهر وعصر اور مغرب وعشاء كاايك ساته يزهنا ہم جانے بیں کہ اہلست کے نزدیک نماز ظهر و عصر اور مغرب و عشاء کو ایک ساتھ پڑھنے سے تماز باطل ہوجاتی ہے۔ لہذا وہ لوگ ہر تماز کو اس کے خاص وقت پر پڑھنا ضروری جانتے ہیں۔ لہذا ڈاکٹر تجانی کتے ہیں کہ جب میں ک تھا تو ای طرح نماز پڑھا کرتا تھا اور ایک ساتھ نماز پڑھنے کو باطل سمجھتا تھا۔ جب نجف اشرف میں اپنے دوست کی معرفت آیت اللہ باقر الصدر کے پاس پہنچا تو ظهر کی نماز كا وقت بوچكا تقار آيت الله صدر مجدك طرف رواند بوئ، مين اور دوسر حاضرین بھی مجد بہنچ کر نماز پڑھنے میں مصروف ہو گئے۔ میں نے دیکھا کہ آیت الله صدر تماز ظهر کے بعد تھوڑے سے وقف کے ساتھ تماز عصر پڑھنے میں مصروف ہو گئے اور میں کیونکہ صفول کے درمیان میں تھا، لہذا اٹھ نہ سکا اور مجبورا نماز عصر کو ظہر کے فورابعد پڑھا جو زندگی میں پہلا تجربہ تھا مگر روحانی اعتبارے مجھے بہت تکلیف پیٹی کہ کیا میری عصر کی نماز سیجے ہے یا ضیں؟ کیونکہ اس دن

و حاتم النبيين. " (سورة الزاب آيت ٢٠٠) لين محر تم من س كى ك باپ منيل اين بلند خداك رسول اور آخرى ني بين سركياان آيات كو آپ ني برها ب؟ وي بلند خداك رسول اور آخرى ني بين كياان آيات كو آپ ني برها ب؟ واكثر تيجانى : جى بان! ـ

آیت اللہ خوکی : ان آیات میں علی کا ذکر کمال ہے؟ ان میں تو صرف رسول کی بات ہوئی ہے اور اس قرآن کو ہم اور آپ سب دل و جان ہے مانتے ہیں۔ تو کس طرح ہم پر تهمت لگاتے ہوکہ علی کو چنجبر کے درج تک بلد کرتے ہیں۔

یس خاموش رہا اور کچھ جواب نہ دے سکا تو آیت اللہ خوکی نے گفتگو کو جاری رکھتے ہوئے مزید کھا: جر کیل کی خیات کے مسللے میں جو ہم لوگوں پر جاری رکھتے ہوئے مزید کھا: جر کیل کی خیات کے مسللے میں جو ہم لوگوں پر تهمت لگاتے ہوکہ ہم شیعہ کہتے ہیں کہ جر کیل نے خیات کی، بیر تهمت پہلی والی تہمت لگاتے ہوکہ ہم شیعہ کتے ہیں کہ جر کیل نے خیات کی، بیر تهمت پہلی والی تہمت سے نیادہ سخت ہے۔ کیا ایسا نہیں ہے کہ جب آغاز بعض کے وقت جر کیل جو کیم کئی ہوئے کہ وقت جر کیل جو کیک کے درمیان فرق نہ کریائے۔

یں خاموش رہا اور اپنے اندر حضرت آیت اللہ خوئی کی منطقی گفتگو کی صحت کو درک کررہا تھا۔ پھر انہوں نے فرمایا: شیعہ بی تمام اسلای فرقوں میں وہ واحد فرقہ ہے جو پینجبر اور اماموں کی عصمت کا معتقد ہے اور یقینا جر کیل جو روح الاین بیں وہ بھی ہر خطاء ہے یاک ہیں۔

ڈاکٹر تیجانی: تویہ سب جو مشہور ہے وہ کیا ہے؟ آیت اللہ خوئی ": یہ سب متمتیں ہیں جو مسلمانوں کے درمیان جدائی ڈالنے کے لئے لگائی جاری ہیں اور آپ کیونکہ ایک سمجھدار انسان ہیں اور مسائل

میں نے دیکھا کہ وہ مجیح جاری و مجیح مسلم تھیں۔ آیت الله صدر نے اس شاگرد ے کما کہ وہ احادیث جو دو نمازوں کو جع کر کے پڑھنے کے ملسلے میں ہیں نکال کر و کھائے۔ میں نے ان دونوں کتاوں میں پڑھا کہ رسول خدا خوف و خطریا اضطرار كے بغير دونوں نمازيں جمع كرتے تھے۔ يعنى ظهر كے فوراً بعد عصر يرصے تھے اور تصحیح مسلم میں تواس مسلے پر ایک مستقل باب پایا۔ میں تو بہت پریشان ہوا کہ خدایا اب میں کیا کروں میرے دل میں آیا کہ شاید بد دو کتابی جو یمال بین تحریف شدہ ہوں۔لبذا میں نے اپنے ول میں طے کیا کہ جب توٹس واپس جاؤل گا تو وہال کی کتابوں میں و میصوں گا اور اس مسلے کی صحیح شخص کروں گا۔ اس دوران آیت اللہ صدر نے مجھ سے سوال کرایا کہ اب اس ولیل کے بعد آپ کی کیا رائے ہے؟ واکثر تیجانی: بینک آپ حق پر میں اور آپ نے جا کما ہے۔ پھر ان كا شكريد اداكياليكن اين دل ميں قائع نيس موار مكريد كد اين وطن آكر اي كمالي سيح عارى اور سيح مسلم ديكيس توبالكل قانع بوكيا اور اس دك ے بغیر کمی ضرورت کے نماز ظہر وعصر اور ای طرح مغرب وعشاء کو ایک وقت میں پڑھتا تھاکیونکہ خود پیغیر دونوں نمازیں ایک ساتھ پڑھتے تھے۔ میں نے دیکھا كد امام مسلم اين سيح ك باب الجمع بين الصلوتين في الحضو يس ان عباس ے نقل کرتے ہیں کہ رسول خدا نماز ظهر و عصر اور ای طرح مغرب و عشاء بغیر كى خوف كے ايك ساتھ ير هے تھے۔ انن عباس سے سوال ہواكہ پيغير اكرم كيون اس طرح كرتے تھے؟ انهول نے جواب ديا: "لايحوج امته" ليني امت وشواري میں نہ پرجائے۔ ای طرح کتاب سیح عاری کی جلد اول صفحہ ۱۴۰ پر باب "وقت

خود آیت اللہ صدر کا ممان تھا۔ لبذا موقع سے فائدہ اٹھاتے ہوئے میں نے ان سے پوچھ بی لیا کہ کیا کی مسلمان کے لئے جائز ہے کہ وہ حالت اضطرار میں دو نمازیں ایک ساتھ پڑھ لے ؟

آیت الله صدر : بال جائز ہے۔ دو فراینے بینی نماز ظهر و عصر اور مغرب و عشاء ایک ساتھ پڑھ کتے ہیں۔

واکثر تیجانی: اس فتوے پر آپ کی کیادلیل ہے؟

آیت اللہ صدر: کونکہ رسول خداً مدینہ میں بغیر سفر و بغیر خوف و
بغیر بارش یا کی اور مجبوری کے بغیر بھی نماز ظهر و عصر اور ای طرح مغرب و عشاء
کو ایک ساتھ اوا کرتے تھے۔ ان کا یہ کام اس لئے تھا کہ ہم پر سے مشقت کو اٹھا
ویں اور اس طرح کا عمل الحمد للہ ہارے عقیدے کے مطابق انمہ کے ذریعے بھی
فامت ہے۔ ای طرح آپ المحمد کے زدیک بھی سنت کے ذریعے فامت ہے۔

جھے تجب ہوا، کیونکہ میں نے اس فتم کا عمل کی کی کو انجام دیے ہیں ویکھا تھا کیونکہ سنیوں کے زویک ہیں ویکھا تھا کیونکہ سنیوں کے زویک آگر نماذ اذان سے ایک من پہلے ہو تو بھی باطل ہے تو نماز عصر کو اس کے وفت سے پہلے ظہر کے فورا بعد پڑھنا تو بدرجہ اولی نماذ کو باطل کردیگا۔ ای طرح نماذ عشاء کو نماز مغرب کے فورا بعد پڑھنا دمارے نزدیک غیرمعولی چڑ بھی تھی۔

آیت الله صدر ؒ نے میرے چرے سے اندازہ لگالیا کہ گویا میں تعجب کررہا جول کہ نماز ظهر عصر اور مغرب عشاء کو ایک ساتھ پڑھنا کیسے جائز ہے؟ ای وقت انہوں نے اپنے ایک شاگرد کو اشارہ کیا۔ وہ گیا اور دو کتائی لاکر جھے دیں۔ "ان الصلواة محانت على العؤمنين كتابا هوقوقا." (سورة نباء آيت ١٠٣) لين مؤمنين پر نماز وقت معين كے ساتھ واجب ہے۔ اس امام جماعت كے ول ميں جو آيا اس نے وہ ہمزاباتيں كيں۔ ميرااك ووست جو خود كافى پڑھا لكھا تھا اور ميرى باتيں اے مطمئن كر چى تھيں وہ بھى امام جماعت كى تقرير س رہا تھا، اس نے آكر وہ ہاتيں اے مطمئن كر چى تھيں وہ بھى امام جماعت كى تقرير س رہا تھا، اس نے آكر وہ ہاتيں محصل اس كے وہ صفحات كو ہاتيں۔ يل نے اس كے سامنے محصح طارى اور محصح مسلم كے وہ صفحات كو ابتيں معمول اس امام جماعت كى خماز ميں كيا، جب نماز كے بعد امام درس دينے بيٹھ تو اس نے امام جماعت كى خماز ميں كيا، خمر وہ دوست حسب معمول اس امام جماعت كى خماز ميں كيا، خمار وعمر اور مغرب و عشاء كو ايك ساتھ پڑھنا كيا ہے؟
خمر و عمر اور مغرب و عشاء كو ايك ساتھ پڑھنا كيا ہے؟
امام جماعت : بيہ شيعوں كى بدعت ہے۔

میر اردوست: اس موضوع کی صحت تو صحیحین میں بھی ملتی ہے۔ میر اردوست: اس موضوع کی صحت تو صحیحین میں بھی ملتی ہے۔ امام جماعت: نہیں۔ یہ جرگز ثابت نہیں ہے بلحہ ان دونوں کتاوں کی طرف اس طرح کی نسبت دینا غلط ہے۔

میرے دوست نے جب ان دونوں کتابوں میں لکھا ہوا امام جماعت کو دکھایا اور اس نے مسئلے کی حقیقت کو چھم خود پڑھ لیا لو کتاب بند کر کے اے واپس دی اور کھنے لگا: بید دونوں نمازوں کو ایک ساتھ پڑھنا صرف پینجبر کے لئے ہے۔
کیا تم بھی پینجبر بنا چاہتے ہو؟ تمہارے لئے ہر گڑ یہ جائز نمیں کہ ایک ساتھ دو نمازیں پڑھو۔

میرا دوست امام جماعت کے اس نامعقول جواب سے ہی سمجھ گیا کہ وہ صرف تعصب کے پیش نظر حقیقت کو قبول شین کردہا ہے۔ اس نے بھی قتم المعوب" من و يحماك ان عباس سے نقل ہے كہ بيغير سات ركعت نماز يعنى ظرم مغرب و عشاء كى ايك وقت ميں يڑھتے ہے اور اى طرح آتھ ركعت نماز يعنى ظرم و عصر كى ايك بى وقت ميں اواكرتے ہے۔ پھر ميں نے مند احد (جلد اصفى ١٢١١ موطاء امام مالك شوح المحوالك جلد اول صفى ١٢١١) ميں بھى يہ مطلب اى طرح كما و يكا و يكا المحاولات الموطاء" مؤلف امام مالك ميں بھى و يكھاك ان عباس كما و يكھا كہ ان عباس روايت كرتے ہيں كہ: "صلى وسول الله الظهر و العصو جميعا والمعوب والعشاء جميعا في غير حوف و إلا سفو ،" يعنى رسول فداً بغير كى فوف يا سفر الله العلم الك بى وقت ميں اواكرتے ہے۔ والعشاء جميعا في غير حوف و إلا سفو ،" يعنى رسول فداً بغير كى فوف يا سفر عشيء ايك بى وقت ميں اواكرتے ہے۔ عالم نظر و عصر اور اى طرح مغرب و عشاء ايك بى وقت ميں اواكرتے ہے۔ عبد يہ كہ جب يہ مئلد اتنا واضح ہے تو بر اور ان المحت اپنى اصلى كاوں سے قافل رہے ہوئے كول اس مسلے كو ايك يوے اشكال كے طور پر شيموں پر وارد كرتے ہيں۔ ("كونوا مع المصادقين" عفی ۱۲۰۰۰)

### (44)

المام جماعت المست سے مباحثہ

ڈاکٹر بیجانی کہتے ہیں کہ دونوں نمازوں کو جع کر کے پڑھنے کے مسلے کو جب ملے کو جب ملے کو جب ملے کاری اور سیج مسلم کے حوالے سے اپنے وطن میں اپنے پچھ دوستوں کو بتایا تو ان میں سے بھن نے حقیقت تسلیم کرلی مگر ہے بات جب شر تھسہ کے امام جماعت تک پیچی تو دہ تاراض ہوگئے اور کہنے گے کہ اس طرح کی باتیں کرنے والا ایک نیا دین لایا ہے جو قرآن سے مخالف ہے کیونکہ قرآن فرماتا ہے:

كانى كد آج ك بعد عاس كے يجي نماز نيس پرمول گا۔

اس جگد مناسب ہے کہ اس حکایت کو بیان کرتا چلوں کہ دوشکاری شکار کے لئے صحرامیں گئے۔ وہاں انہوں نے دور سے کوئی کالی چیز کو دیکھا۔ ان میں سے ایک نے کہا: وہ کوا ہے۔ دوسر ایکنے لگا: وہ جرا ہے۔ دونوں اپنی اپنی بات پر ڈلے ہوئے تھے جب دونوں اس کے نزدیک گئے تو دیکھا کہ وہ کوا ہے اور وہ اڑگیا تو پہلے والے نے کہا: میں نہیں کہ رہا تھا کہ کوا ہے اب تم قائع ہوگئے؟ لیکن دوسر اسلامی دوسر اسلامی یوگئے جو گئے کا کہ کوا ہے اب تم قائع ہوگئے؟ لیکن دوسر اسلامی بوی ڈھٹائی سے بولا : بحرا بھی تواڑ سکتا ہے۔

واکٹر تجانی کتے ہیں کہ ہیں نے اپنے اس دوست کو بلوایا اور اس سے کما کہ صحیح خاری اور صحیح مسلم لے جاکر اس امام صاحب کو و کھاؤ کہ ان ہیں ابن عباس اور انس بن مالک جیسے جید صحلہ سے روایت ہے کہ بہت سے صحلبہ ظہر و عصر کی نماذ پیخبر کی اقتداء میں ایک ماتھ پڑھتے تھے۔ لہذا جمع بین الصلونین پیغبر ہی کے لئے مخصوص نمیں ہے۔ کیا ہمارے لئے جائز نمیں ہے کہ ہم سنت پیغبر کی پیروی کریں۔ مگر میرے دوست نے معذرت کرلی۔ کئے رگا: اگر توو رسول خدا میں اگر کمیں تو بھی امام صاحب نمیں مائیں گے۔

( 4 )

قاضی مدینہ سے آیت تطهیر کی محث

داکٹر تجانی کتے جی کہ جب میں مدینہ میں مجد النبی کی زیارت سے
مشرف ہوا تو دیکھا کہ ایک خطیب نمازیوں کے درمیان بیٹھا درس دے رہا ہے۔

میں نے بھی اس کے درس میں شرکت کی۔ وہ کھے قرآئی آیات کی تغیر بیان کردہا تھا۔ لوگوں کی آئیں کی تغیر بیان کردہا تھا۔ لوگوں کی آئیں کی گفتگو سے جھے اندازہ ہوا کہ یہ قاضی مدینہ ہے۔ جب اس کا درس ختم ہوا اور وہ اٹھ کر مجدالنبی سے باہر جانا چاہتا تھا تو ہیں نے اس سے کما کہ قبلہ فررا یہ بتائیں کہ آیت تظیر "انصا یوید الله لیدھب عنکم الوجس اھل البیت ویطھوکم تطھیوا." (مورة احزاب آیت ۳۳) میں البیت سے مراد کون ہیں؟

قاضى: ال آيت ين البيت ، مراد اصات المؤمنين ميں۔ چنانچ ال آيت كم ادوام المؤمنين ميں۔ چنانچ ال آيت كے شروع ميں ادواج وفير سے خدا فرماتا ہے: "وقون في بيوتكن ولا تبوجن تبوج المجاهلية الاولى " يعنی اے ادواج وفير آئے آئے گروں ميں ميشی رمواور زمانہ جاليت كی طرح (اوگول كے درميان) اپني زينتي فاہر ند كرو۔

و الكُمْ تِجَالَىٰ : شيعہ كتے ہيں كہ ہے آیت علی و فاطمہ و حسن و حسين علیم السلام كے لئے مختص ہے۔ ہیں نے شيعوں سے كما كہ اس آیت كے آغاز ہیں ازواج چغیر كا ذكر ہے اور اس سے پہلے والی آیت ہیں بھی ازواج چغیر كے "بانساء السی" كے لفظ كے ذریعے صر ت خطاب ہے لیكن وہ كتے ہیں كہ اگرچہ لبندائی آیت اور اس سے پہلے والی آیت بھی ازواج چغیر كے بارے ہیں آئی ہے اور اس شیں جمع مؤنث كا صیغہ استعمال ہوا ہے مثل : "لسستن و فلا تخصص و بيوتكن و لا تبرجن واصمن و آئين واطعن " لیكن جب ہی آیت آخر كو پہنچتی ہے تو اس كا سیاتی تبرجن واصمن و آئین واطعن " لیكن جب ہی آیت آخر كو پہنچتی ہے تو اس كا سیاتی تبریل ہو جاتا ہے اور تمام ضمیریں جمع ندكر كی استعمال ہوئی ہیں مثلاً : "عدكم و يطھر كم" وغیرہ۔

قاضی نے اپنی مینک اوپر کی اور (جائے اس کے کہ مجھے کوئی احتدالی

کیا ہے جو ان کے بارے میں "رضی اللہ عند "کما جائے بلعد ضروری ہے کہ ان کے بارے میں "کرم اللہ وجد" کما جائے۔ اب یمال پر ایک موال یہ پیدا ہوتا ہے کہ وہ لوگ کیوں حضرت علی کو "علیہ السلام" تبین کہتے ؟ اس موال کے جواب کے لئے ایک مناظرہ ملاحظہ کریں:

ڈاکٹر تجانی جب کی تھے تو جمازیں قاہرہ سے عراق کے سنز بیں ایک
یو بنورٹی کے استاد منعم ہم سفر تھے جو عراق کے رہنے والے تھے۔ دوران سنر
دونوں آپس میں گفتگو کرنے گئے۔ ڈاکٹر تیجانی اور استاد منعم کے مائین جماز میں بھی
اور پھر عراق پہنچ کر بھی کانی گفتگو جوئی۔ ایک دن استاد منعم کے گھر بغداد میں اس
طرح مناظرہ ہوا:

وُاكُمْ تِجَائى: آپ لوگ على كے مقام كواس قدر بردھاتے ہيں كہ ان كو بيغير كے ہم رديف لے آتے ہيں كيونكه عام على كے بعد جائے "كرم اللہ وجر" كنے كے آپ لوگ "عليہ السلام" كتے ہيں بات عليہ السلام" كتے ہيں بكي صلوة والسلام" كتے ہيں بكي صلوة و سلام بيغير كے لئے مخصوص ہے۔ چنانچ قرآن ميں پڑھتے ہيں: "ان الله و ملائكته يصلون على النبى يا ايها اللين آمنوا صلوا عليه وسلموا تسليما." (سورة احزاب آيت ٥٦) يعنى بے شك خدااور اس كے الماكلہ سب ني پر درود بجي اس الهان مي ان پر درود و سلام بجي

استاد منعم: بال تم نے صحیح کما کہ ہم جب امیر المؤسین علی کا یا دوسرے اماموں کے نام لیتے ہیں تو آخر میں "علیہ السلام" کہتے ہیں لیکن اس کا مطلب سے ہرگز نمیں ہے کہ ہم ان کو پیغیر کے درجے سے ملادیتے ہیں۔

جواب دینا) مجھے گھورتے ہوئے غصے سے بولا شیعہ اپنی خواہشات کے مطابق آیات قرآنی کی تاویل کرتے ہیں۔ ("پھر میں ہدایت پاگیا" صفحہ ۱۱۱۳)

اب بیال جھیل جت کے طور پر بیل علامہ محمد حیین طباطبائی کی تغییر المیزان سے مستفید ہوتے ہوئے گتا ہول کہ اس بات کی کوئی بھی ولیل نہیں ہے کہ آیت تطمیر سورۃ احزاب کے آخر ہی بیں نازل ہوئی ہو بلعہ روایات سے خوفی استفادہ ہوتا ہے کہ یہ آیت جداگانہ طور پر نازل ہوئی ہے۔ پھر زمانہ پیغیر بیل قرار پاگئی۔ (تغییر قران کی جمع آور بی کے وقت یہ آیت سورۃ احزاب کے درمیان قرار پاگئی۔ (تغییر المیزان جلد ۱۱ صفحہ ۱۳ و والمست کی کتابوں سے متعدد روایات مروی ہیں کہ المیزان جلد ۱۱ صفحہ و اظمہ و حن و حسن و حسن جیس کہ خود ازواج پیغیر مثلاً ام سلمہ و عاکشہ اور دوسروں سے نقل کیا جاتا ہے کہ المینت سے اس آیت نہ کور میں علی و فاطمہ و جسن و حسین علیم السلام ہیں۔ (شواہد الترزیل جلد ۲ صفحہ ااو ۲۵ و کتاب احقاق الحق جلد ۲)

(ا2) آل محمدٌ پر درود و سلام بھیجنے پر مباحثہ

معتزلی جلد ۲ سفحہ ۱۳۴) بلحہ ای فتوے کے پیش نظر اپنے معروف اشعار میں یوں کہتے ہیں :

"یا اہلیت رسول الله حبکم فرض من الله فی القرآن انزله

کفا کم من عظیم القدر انکم من لم یصل علیکم لا صلوة له

یعنی اے ابلیت رسول خدا آپ نے دو تی ایک فرایف واجب بے جس کا

عم خدا نے قرآن میں دیا ہے۔ آپ کے مقام و عظمت کے لئے کی کافی ہے کہ جو

نماز میں آپ پر صلوة نہ بچے اس کی نماز باطل ہے۔ (المواجب زرقائی جلد کے تذکرہ علامہ جلد اول صفحہ ۱۲۱)

وَالَمْ يَجَانَى جُواسَ الفَتْلُو و جُواب سے بھر ہ مند ہو رہے تھے اور یہ استدلالی باتیں ان کے قلب پر اثر کررہی تھیں، کئے گئے : اس لحاظ سے میں بھی قبول کرتا ہوں کہ البیت ورود میں محمد کے ساتھ شریک ہیں اور ہم بھی جب جَغِیر پر صلوۃ بھیجتے ہیں تو اسحاب و آل چَغِیر کو بھی شریک صلوۃ بھیتے ہیں لیکن یہ بات سمجھ میں شیں آتی کہ جب شانام علی لیا جاتا ہے تو کیوں علیہ السلام کما جاتا ہے ؟ لا استاد منعم : کیا تم سمجے ظاری کو بائے ہو؟

و اکثر میجانی: بان بید کتاب تو امام عالی مقام اور سنیوں کے مورد قبول اموں میں سے اور قرآن کے بعد سیج ترین کتاوں میں سے ہے۔ امام خاری کی ہے اور قرآن کے بعد سیج خاری افعا کر لے آئے اور اس کے استاد معم اپنی الماری ہے کتاب سیج خاری افعا کر لے آئے اور اس کے

ڈاکٹر بیجائی: تو پھر آپ لوگ کس دلیل کے تحت ان پر درود و سلام سیجتے میں؟

استاد معم: ای آیت کی دلیل کے تحت جو تم نے ابھی پڑھی کہ: "ان الله وملائكته يصلون على النبي. "كياتم ني اس آيت كي تفير بروهي ب ؟ تمام تی و شیعہ مفسرین نے اجماعاً اس بات کو لقل کیا ہے کہ جب یہ آیت نازل ہوئی تو صحابہ کی ایک جماعت نے آگر پوچھا: یارسول اللہ اہم یہ تو سمجھ گئے کہ آپ پر درود و سلام بھیل مگریہ نمیں سمجھ سکے کہ کس طرح آپ پر درود و سلام سکھیا۔ يغيراكرم ن جوابين فرمايا: "اللهم صل على محمد وعلى آل محمد كما صليت على ابراهيم وعلى آل ابراهيم في الصالحين الك حميد محيد. " يُتِين خدليا! ورود سلام اللي محمرُ و آل محدَّير جس طرح دنيا والول مين اراتيم و آل اراتيم پر درود بھیجتا ہے۔ بیشک تو قابل ستائش و اجامت کرنے والا ہے۔ ( سیجی ظاری جلد ١ صفي اهار سيح مسلم جلد اول صفيه ٣٠٥) اور آب ني ي مجي فرمايا: "الاتصلوا على الصلولة البنواء. " يعني مجه ير ناقص صلوة شين بحجار لوكول في يوجها: تا قص صلوة كيا ٢٠ تو آب نے قرمايا : ليعني اللهم صل على محمد كنا، بغير افظ آل محمد ك كنا، بلح كو: اللهم صل على محمد وعلى آل محمد جوكال صلوة بـ (الصواعق الحرقة صفحه ١٣٣) اكثر روايات مين آيا ب كه كالل صلوة بيجو جلد "آل محمد" كو آخر ے حذف ند كرو حى كد نماز كے تشديل لهى فقهاء البيت اس كو واجب جانت بين اور فقهائ المست مين المام شافعي بهى فرض تماز ك دوسرے تشديس واجب جائے يں۔ (شرح نج البلاغ مؤلف اتن افي الحديد

ا۔ جیسا کہ سورة صافات کی آیت ۱۳۰ میں پڑھتے ہیں: "سلام علی آل بلیمن" لیعن عباس سے نقل بے کہ آل بلیمن سے مراد آل بیقیر علیم السلام ہیں۔

سى عالم: بال مين اس حديث كو تتليم كرتا مول بيه سيح حديث ب اور میں نے قرآن پر ایک تغیر لکھی ہے جس میں اتفاقا سورة ما کدو کی آیت ٢٤ کے ویل میں اس حدیث غدیر کو لکھا ہے اور اس کی صحت کا اقرار کرتا ہوں۔ پھر اس نے مجھے اپنی تغیر میں اس سلط کو و کھایا۔ میں نے ویکھا کہ اس کتاب میں حدیث غدر کے بعد اس طرح لکھا ہوا تھا کہ شیعہ معتقد بین کہ یہ حدیث غدر بطور صراحت پنجبر کے بعد "سیدنا علی کرم اللہ وجہ" کی خلافت پر دلالت کرتی ہے ليكن المست ك نزديك يه عقيده باطل ب- (كد حديث غدير ظافت على ي ولالت كرتى ب) كيونكه جارے خلفاء الديحر، عمر اور عثان (منى الله عنم) كى خلافت سے مناقات رکھتا ہے۔لبذا ضروری میہ ہے کہ اس حدیث کی ظاہری صراحت ہے انکار کریں اور اس کی اس طرح تاویل کریں کہ لفظ مولا کے معی رہبر کے نمیں میں بلعہ دوست ویاور کے ہیں۔ جیسا کہ میں لفظ قرآن میں دوست ویاور کے معنی میں استعال ہوا ہے اور خلفاء راشدین لینی الو بحر و عثان و عمر (رضی اللہ عنهم) اور دوسرے اصحاب پینمبرانے بھی اس لفظ مولائے معنی میں سمجھے ہیں۔ پھر تابعین اور علاء مسلمین نے بھی ان کی چیروی کرتے ہوئے سی معنی مراد لئے ہیں۔ لہذا اس میں شیعول کے عقیدے کا کوئی اعتبار شیں ہے۔

ڈاکٹر جیجانی: آیا تاریخ میں اصل واقعہ غدیر پیش آیا ہے یا نہیں؟ سخی عالم : ہاں ہے اگر میہ واقعہ نہ ہوا ہو تا تو علاء و محد ثین اے کیوں نقل کرتے؟

واكثر تيجانى: كياب مناب ع كدرسول خداً الك الكه عديوه عجاج

صفحات کو کھولتے ہوئے مجھے دی اور کما: ذرااہے ہو حو

ڈاکٹر تیجائی: جب میں نے اس صفحہ کو پڑھا تو لکھا ہوا تھا کہ مجھ سے
فلال نے اور فلال نے اور فلال نے حضرت علی علیہ السلام سے جیسے ہی میں نے
لفظ "علیہ السلام" ویکھا تیجب کرنے لگا۔ مجھے یقین نہیں آرہا تھا کہ ایسا ہو سکتا ہے۔
میں اپنے آپ سے کہنے لگا: یہ صحیح خاری نہیں ہے۔ پھر سے اس صفحہ کا وقیق
مطالعہ کیا دیکھا کہ وہی ہے لہذا میراشک دور ہوا۔

استاد منعم: بین نے صحیح خاری کے دوسرے صفح کو کھول کر دیکھا اس پر لکھا تھا کہ: "علی بن الحسین علیہ السلام" ہے حدیث ہے۔ اب تو میرے پاس کوئی جواب نہ رہا سوائے تعجب کے، سجان اللہ۔ پھر سے بین نے اس پڑھا اور اس کو پلٹ کر دیکھا تو وہ مصر سے "انتشارات الشو کت المحلیی والاوہ" سے چھیی ہوئی تھی۔ لہذا سوائے اس حقیقت کے قبول کرتے کے میرے پاس کوئی دوسر اراستہ نمیں تھا۔ ("پھر میں ہدایت پاگیا" صفحہ کا)

(44)

حدیث غدیر پر ایک مکالمه

وُاکئر بیجانی کتے ہیں کہ اپنے ملک تونس میں ایک عالم سے مناظرہ ہوا جس میں میں ایک عالم سے مناظرہ ہوا جس میں میں نے اس سے کما کہ آپ حدیث غدیر کو مانتے ہیں کہ بیغیر نے صحرا غدیر میں ایک لاکھ سے زیادہ کے مجمع کے سامنے فرمایا: "من کست مولاہ فہذا علی مولاہ" یعنی جس کا میں مولا ورہبر ہوں اس کا یہ علی مولاہ رہبر ہے۔

ماقل سليم نيس كرے كاكه صرف چند نفركى وشمنى وكيند كو دور كرنے كے لئے بغير اكرم ايك لاكه سے زيادہ حجاج كو تتے صحرا ميں دير تك روكيس اور ان سے صرف حضرت علی کی دو تی و یادری بیان کرین جبکه خود الدبحر و عمر (رضی الله عنم) بھی اس لفظ مولی سے امام علیٰ کی رہبری ہی کے معنی سجھتے تھے۔ چنانچہ حفرت علی کے پاس آکر مبار کباد پیش کرتے ہوئے کما: "بخ بخ یا بن ابی طالب اصبحت مولايا و مولا كل مؤمن و مؤمنة. " لين مبارك بومبارك بوال الى طالب کے بیخ کہ آپ ہمارے اور تمام مؤمنین و مؤمنات کے مولا ہوئے۔ یہ وہ مشور و معروف مبار کباد ہے جو برے سے برے علاء اہلست نے بھی نقل کی ہے۔ اب میں پوچھتا ہول کہ کیا صرف سادہ دوئتی اتنی اہم سمتی جو ابو بحر و عمر (رضی الله عنم) نے حضرت علی کو اتنی بردی عبارت کے ساتھ مبار کباد پیش کی چك يَغْبِرُ نِي بِهِي قطب ك بعد اعلان كياك : "سلموا عليه بامير المؤمنين." لین علی کو "مؤمنوں کے امیر" کہ کر سلام کرو۔ پیٹیر نے حکم غدیر کو سورۃ مائدہ كى آيت ١٤ ك نازل مونے كے بعد بيش كيا وہ آيت يہ ب : "ياايها الرسول بلغ ما انزل اليك من ربك وان لم تفعل فما بلغت رسالته. " يعني ال يغيم على الم کچھ خدا کی طرف ہے آپ پر نازل ہوا ہے لوگوں تک پہنچا دیں اگر ایبا نہیں کیا تو گویا کوئی کاررسالت انجام نمیں دیا۔ تو کیا مئلہ وہ تی اس قدر مهم تھا کہ آگر پیجبر اس كو بيش نه كرت توكار سالت او هورا ره جاتا؟

کے سامنے سفر جے ہے والیسی کے وقت جن میں خواتین و پیج بھی تھے بچے صحرا پر بھتے سورج کے بیا ہوں کے مرف بید بتانا بھتے سورج کے بینچے روک کر خطبہ طولانی دے کر کیا پیغیر اسلام کو صرف بید بتانا مقصود تھا کہ علی میرا دوست و یاور ہے۔ لہذا تسارا بھی دوست و یاور ہے؟ کیا اس طرح کی تاویل و توجیح کرنا حدیث فعدیر کے ظاہری و صرح معنی سے روگروانی کرنا منیں ہے، کیا ہے جرکت سیجے ہے؟

سنی عالم: کیونکہ بھن اصحاب نے حضرت علیٰ کی طرف سے جنگوں میں صدمے اٹھائے تھے بھن کے دلول میں حضرت علیٰ کے سلسلے میں وہ کینہ وعداوت تھی۔ لہذا پیٹیم نے اس واقعہ غدیرے ان لوگوں کے ولول سے کینہ کو نکالنے کیلئے کماکہ علیٰ تمارا دوست ویاور ہے تاکہ وہ لوگ علیٰ سے دشتنی نہ کریں۔

واکٹر بیجانی: صرف سند دوستی کو بتاناس بات کا اقتضاء نہیں کرتا ہے کہ رسول خدا اس بیج صحرا بین لوگوں کو روکین اور طولائی خطبہ دے کر صرف علیٰ کی دوستی کو بیان کریں۔ نہیں، بیجہ سند بچھ اور تھا اور یہ آپ نے خطبہ کے آغاز ہی بین حاضرین نے فرمایا تھا کہ: "الست اولی بکم من انفسکم." بیٹی کیا تم لوگوں کی جان کی نسبت بین اولیت نہیں رکھتا ہوں؟ حاضرین نے اقرار کیا کہ کے وہی لفظ کو نہیں آپ ہم سب کی جانوں پر اولیت رکھتے ہیں لہذا لفظ اولی کے وہی لفظ مولا کے معنی بین جو حدیث ندر بین آبا ہے لبذا یماں پر بیٹیم کی مراد رہبر ہے اور آئر آپ کے بقول لفظ مولا کے معنی دوست و یاور کے قرار دیں تو بیٹیم کی مراد رہبر ہے اور آئر آپ کے بقول لفظ مولا کے معنی دوست و یاور کے قرار دیں تو بیٹیم کی طاف لوگوں کے داوں سے جو علیٰ ہے کین رکھتے تھے اس کین کو ختم کرتے اور بیات کوئی بھی

ا۔ مند اجر بن حنبل جلد ٣ صفح ٢٨١ لور علام التي تے الفديم من ٢٠ علاء المست سے بيا حديث القل كى ہے۔

عث مين كيونكر قانع بوعكة بو؟

تی عالم محراتے ہوئے ہوئے: خداکی حتم میں ان لوگوں میں ہے ہوں جو علی کو سب ہے بر رہائے ہیں۔ یقین جانو کہ اگر میرے ہاتھ میں ہوتا تو کی کو علی پر مقدم نہ کرتا کیونکہ علی مدینة العلم و اسد الله العالب ہیں۔ یعنی شرعلم اور خدا کے شیر ہیں۔ لیکن میں کیا کروں خدا نے جس کو چاہا مقدم کردیا جس کو چاہا مؤخر کردیا۔ مشیت الی وخداکی قضاء و قدر کے مسئلے میں کیا کہ سکتے ہیں؟

میں بھی مسکرایا اور کہا: جناب قضاء و قدر بھی ایک علیحدہ موضوع ہے جس کا ہماری حث سے کوئی ربط نہیں ہے۔

سنی عالم: میں اپ عقیدہ پر باقی ہوں جس کو تبدیل نمیں کرسکتا۔
ہاں اس تر تیب سے موضوع تبدیل ہو رہے تھے جائے اس کے کد کوئی ایک
موضوع کائل ہو یہ بات خود متدلل استدلات کے سامنے ان کی فکست کی ولیل
تھی۔ ("لاکون مع الصادقین" صفحہ ۵۸)

(44)

ایک استاد اور شاگرد کے سوال وجواب

شاگرد: یو نیورٹی کے ایک استاد ڈاکٹر خالد نو فل ارون کی یو نیورٹی میں پڑھانے آتے تھے۔ میں بھی ان کی کلاس میں شرکت کرتا تھا۔ میں شیعہ نظر بہت کا تھا اور وہ استاد سی ند بہب کا تھا۔ بعض او قات وہ اپنے تعصب کے پیش نظر شیعوں کو برا بھلا کتا تھا۔ ایک دن ہماری اس استاد سے رسول کے بارہ جانشینوں

ان عالم: تو پینیر کی رحلت کے بعد لوگوں اور ظفاء نے علی کی بیعت کوں سیس کی کیا انہوں نے گناہ کیا ہے اور فرمان رسول کی خالفت کی ہے کیا ایسا ہے؟ واکثر تیجاتی: جب سی علاء این کاول میں گوائی دیے میں کہ اصحاب رسول کئی وستول میں تقلیم ہو گئے تھے۔ بعض اوامر پیفیر کی زندگی ہی میں مخالفت كرتے تھے۔ لهذا تعجب نہيں ہے كد رحلت تيغير كے بعد أتخضرت كى مخالفت كرين اور عن وشيعه تمام ملين ك زويك مسلم ب كدجب وفير ي "اسامه ان زید" نامی جوال کو اشکر کا سر دار مایا تو لوگول نے اعتراض کے کہ ان کی عمر کم ے جبکہ پیغیر نے اسامہ کو تھوڑی می مت کے لئے سر دار لشکر سایا تھا تو رہبری كے لئے على كو كيو تكر تبول كركتے تھے جبكہ على كى اس وقت دوسروں سے كم عمر تھی لینی تقریباً ٣٣ سال کے تھے یہ لوگ کس طرح علیٰ کی رہبری کو مانے اور تم نے خود ابھی اقرار کیا کہ بھن اصحاب حضرت علی سے کینہ وعداوت رکھتے تھے اس معلوم ہوا کہ سب کے قلب صاف نہیں تھے۔

سی عالم: اگر علی جائے تھے کہ پیغیر نے ان کو اپ بعد کے لئے خلیفہ قرار دیا تھا تو وہ بعد از رسول کیوں خاموش رہے اس شجاعت و صلاحیت کے ذریعے جو ان کو حاصل تھی اپ حق کا د فاع کرتے۔

ڈاکٹر تیجائی: مولانا صاحب! یہ ایک جداگانہ محد ہے جس کو میں شروع تمیں کرنا چاہتا۔ جب تم حدیث صرت کو تاویل کر کتے ہو تو سکوت علیٰ کی

ار معلى ملم جلد من من المدر كتاب الاماره واراشحب مند احد جلد ٥ من ٥٦ الى ٩٢\_ مندرك صعيعين جلد من من ا ٥٠٠ مجمع يعنى جلد ٥ من ١٩٠\_

شاكرو: وه ٢٥٥ جرى من پيدا جو ع اور اب ١٣١٣ جرى من ان كى

عر مبارک ۱۱۵۸ سال ہے۔ استاد: یہ س طرح ممکن ہے کہ کوئی انسان ایک بزار سال سے زیادہ عمريائ جب كه طبيق لحاظ سے أيك انسان كى عمركى صد ١٠٠ سال تك كى ہے؟ شاكرد: يم ملمان بن اور قدرت اللي كايقين ركع بي لهذا اس مين كياحرج ب كه مثيت اللي ك سب ايك انسان بزار سال عرياع؟ استاد: خداکی قدرت این جگه مرایی چیز خداکی سنت سے باہر ہے۔ شاكرد: آب بهي قرآن كومائة بين اور بم بهي لهذا قرآن بين سورة عنكبوت كى آيت ١٨ ير ارشاد مو تا ب: "ولقدار سلنانوحا الى قومه فلبث فيهم الف سنة الاحمسين عاما . " يعنى جم في نوع كو ان كى قوم كى طرف بيجا، انهوا في اين قوم کے در میان ۵۰ سال کم بزارسال زندگی کی۔ لبذا حضرت نوع نے اس آیت کے مطابق ۱۵۰ سال تجل از طوفان اپنی قوم کے درمیان زندگی پائی۔ لبذا اگر خدا جاہے تودوسرے انسان کو بھی ای مقداریا اس سے زیادہ مقداراس دنیامیں زندہ رکھ سكتا ہے اور پنيبر اكرم نے بھى متعدد موارد ميں امام ممدئ كے آنے كى خروى

ے۔ ایک امام ور ببر کے عوال ے کہ آپ اس دنیا پر آکر حکومت کریں گے اور زمین کو عدل وانصاف سے پر کردینے کی خبریں وی جیل اس مسلے پر بزار سے زیادہ احادیث شیعہ و سی محدثین سے نقل ہوئی ہیں جس کا کوئی انکار نمیں کر سکتا۔ نمونہ

ك طورير يه عديث كد يغير فرمايا: "المهدى من اهل بيتى بملاء الارض

قسطاوعدلا كماملنت ظلماو جورا." لعني حضرت مدي عجل الله مير البيت

كے بارے يل عث بونى۔

استاد: میں نے کی تھی صدیت کی کتاب میں سیس پڑھا کہ رسول خدا نے کماموک میرے بعد ۱۲ خلیف وجانشین ہیں۔ لہذا یہ حدیث تماری گری موتی ہے۔ شاكرد: القاقا سنيول كي أكثر متند كالول من مخلف تعبيرات بي حديث مُدكور ب كه يتجيم أكرم في فرمايا: "الخلفاء بعدى اثناعشر بعدد نقباء بنى اسرائيل و كلهم من قريش." يعتى ميرے بعد باره خليف بيل أقتاء بشي امرائیل کے حاب سے اور وہ سب کے سب قریش سے ہول گے۔ لبذا تماری مورد اعتاد كالول مين به حديث موجود ہے۔

استاد: چلواگر مان لیس که به حدیث قابل قبول ب تو تم شیعول کے نزدیک وه باره افراد کون میں ؟

شاكرد: بهت ى روايتول كے ذريع جو جم تك يہنچى بين ان مين وه باره اقراد ميد مين : (١) على ابن ابي طالب (٢) حسن بن على (٣) حسين بن على (٣) على ين حيين (٥) محد بن على (١) جعفر بن محد (٤) موئ بن جعفر (٨) على بن موئ (٩) محدٌّ بن على (١٠) على بن محرُّ (١١) حسنٌ بن على (١٢) محد بن حسن الهيديّ \_

استاد : كيابيه حضرت مهدئ ابهي زنده بيل-

شاكرو: بى بان! وه زنده بي اور جارے عقيده كے مطابق وه يرده غيب میں ہیں۔ جب اس ونیامیں ان کے ظہور کی راجی بموار مو جائیں گی او وہ ظہور فرمائیں گے اور اس کا نتات پر حکومت و رہبری کریں گے۔

استاد: وه کب پیدا ہوئے۔

ترندی جلدے صفحہ ۱۱۳ و کنزالعمال جلدے صفحہ ۱۱۳) اور بیات مسلم ہے کہ عمر و الدین جلدے صفحہ العزیز و مهدی الدین و عثمان (رضی اللہ عنم) اور دوسرے افراد زیر و عمر بن عبدالعزیز و مهدی عبای جیے افراد عترت والمبیت رسول خدا سے نہیں ہیں۔ لہذا کیوں رمول خدا کے بارہ خلیفہ کے مسلے میں جھڑیں جبکہ حدیث تقلین کے حوالے سے بیارہ عترت بیغیر سے ہیں اور ہمارے شیعہ عقیدے کے مطابق امام علی سے لے کر امام مهدی عجل اللہ تک سب پر بیہ حدیث منطبق ہوتی ہے۔

استاد : مجھے ذرا فرصت دو تاکہ اس مسلے میں مزید تحقیق کرلوں۔ فی الحال توکوئی قائع کنندہ جواب میرے ذہن میں شیں آرہا ہے۔

شاگرد: امید ہے کہ آپ اپنی تحقیقات سے جان لیں گے کہ رسول خدا کے دہ بال میں ہے کہ رسول خدا کے دہ بال میں ہے کہ رسول خدا کے دہ بال میں ہیں۔ لیکن جب کافی مدت بعد ان استاد سے شاگرد کی ملاقات ہوئی تو وہ استاد اپنی تحقیقات کی مناء پر عقیدہ الباست کے تحت موضوع مشخص کو نہیں یا سکا تھا۔

دوسرے مناظرے میں ایک طالب علم اپنے ایک مدرس سے معارف المست کے سلط میں موال کرتا ہے کہ کیا آپ اس بات کو تعلیم کرتے ہیں کہ پیغیر اکرم کے بارہ جانشین ہیں اور وہ سب قریش سے ہیں؟

استاد : بان! ہاری معتر کتابوں میں روایات موجود میں جو اس مطلب پرولالت کرتی ہیں۔

شاكرو: ووباره افراد كون ين؟

استاد: وه (ا)او بر (۲) عمر (۳) عمان (۳) على (۵) معاويه (۲) يزيد عن معاويه

ے ہیں وہ اس زمین کو جو ظلم و جورے پر ہے عدل و انصاف ہے پر گرویں گے۔ (مند احمد جلد مع صفحہ علام) جب بات اس حد تک بچنی تو استاد نے شاگرد کے منطقی استدلال می معتبر کتاوں کے حوالے ہے سنیں تو ان ہے بچھ من نہ پڑا فاموش ہو کر بیٹھ گئے۔ شاگرد نے موقع ہے فائدہ اٹھا کر کہا: ہم والیس اپنی اصل حدث کی طرف آ جاتے ہیں کہ آپ نے اس بات کی تو تصدیق کی کہ بیٹیبر نے فرمایا کہ: میرے بعد میرے ا فلیفہ ہیں جو قریش ہے ہوں گے۔ آپ نے جھے ہے کہ: میرے بعد میرے ا فلیفہ ہیں جو قریش ہے ہوں گے۔ آپ نے مجھے ہیں جو چھا کہ وہ بارہ نفر کون ہیں؟ میں نے سب کے نام بتائے۔ اب میں آپ ہے پوچھتا ہوں کہ آپ کی نظر میں وہ بارہ افراد کون ہیں؟

استاد: ان بارہ افراد میں تو چار ظیف بین: (۱)الدیحر (۲) عمر (۳) عثان اور (۳) علی ۔ پھر (۵) حسن (۲) معاویہ (۵) الن اشیر (۸) محد عن عبدالعزیز جو آٹھ افراد منے بین اور ممکن ہے (۹) ممدی عباسی (تیسرا ظیفہ عباس) کو بھی ان میں شامل کریں اور ہو سکتا ہے ان میں (۱۰) طاہر عباسی کو بھی ان میں شامل کیا جائے بلطور خلاصہ سے کہ سے بارہ افراد تمارے نزدیک مشخص نہیں بیں۔ اس مسئلے میں ممارے علاء کی باتیں مختلف و پراگندہ ہیں۔

شاگرو: پینیمر نے حدیث فقلین میں جو تمام مسلمین کے زویک معتبر ہے، فرماتے ہیں: "انبی تو کت فیکم التقلین کتاب الله وعتوتی اهل بیتی." لیتی میں تسارے ورمیان دو گرال قدر چیزیں چھوڑے جارہا ہول، ایک کتاب خدا دوسری میری عترت جو میرے البیت ہیں کہ اگر ان دونوں سے حمک رکھا تو کبی گراہ دمیں ہوگے۔(مند احمد جلد ۴ صفح ۱۳۱۸ صحیح مسلم جلد ۲ صفح ۱۳۳۸ صفح ۱۳۳۸ مسلم جلد ۲ صفح ۱۳۳۸ مسلم جلد ۲ صفح مسلم حلد ۲ صفح مسلم جلد ۲ صفح مسلم حلد ۲ صفح مسلم حلد ۲ صفح مسلم جلد ۲ صفح مسلم حلد ۲ صفح مسلم حلا ۲ صفح مسلم حلد ۲ صفح مسلم حلا ۲ صفح مسلم حلد ۲ صفح مسلم حلد ۲ صفح مسلم حلد ۲ صفح مسلم حلد ۲ صفح مسلم حلا ۲ صفح مسلم حلد ۲ صفح مسلم حلا ۲ صفح مسلم حلد ۲ صفح مسلم حلا ۲ صفح مسلم حلا ۲ صفح مسلم حلا ۲ صفح مسلم حلد ۲ صفح مسلم حلد ۲ صفح مسلم حلد ۲ صفح مسلم حلا ۲ صفح مس

ہو گیا۔ حرم کے تگسبانوں کا سروار بنام شیخ عبداللہ بن صالح میرے پاس آیا اور ابطور اعتراض کہنے لگا پی آوازل کو ضریح مقدس پیغیبر کے پاس بلند نہ کرو۔ میں نے کہا: مگر کیا حرج ہے؟

سروار: خداوند عالم سورة تجرات كى آيت ٢ مين قرماتا ب "يا ايها اللهين آمنو لا ترفعو اصواتكم فوق صوت النبى ولاتجهرو لله بالقول كجهر بعضكم لبعض ان تحبط اعمالكم وانتم لاتشعرون " يعنى ال صاحبان ايمان! التي آوازول كو يغيم كى آواز ب بند نه كروان كم سائع بند آواز مين با تين شكرو ( فيخ پكار نه كرو) جمل طرح تم مين سے بعض ، بعض كے ساتھ كرتے بين تاكد تمان برياد نه بول جبكه تم لوگ نبين جائے ہو۔

میں نے کہا: امام صادق کے پاس بھی ای مقام پر چار بزار شاگرد تھے اور بقیناً وہ درس کے وقت شاگردوں تک اپنی آواز بینچانے کے لئے بلند آواز بے پڑھاتے ہوں گے کیا وہ حرام کام کرتے تھے ؟ اور الویخر و عمر (رضی اللہ عنم) بھی ای مجد میں بلند آواز سے خطبہ ویے اور تحبیر کہتے تھے کیا حرام کام کرتے تھے؟ اور اب آپ کے خطب صاحب بلند آواز میں خطبہ ویے آیانہ بلند آواز میں کیا قرآن کے خلاف کام کرتے ہیں؟ کیونکہ قرآن فرماتا ہے کہ : اے مؤمنین! اپنی آوازوں کو بی کی آواز سے بلند نہ کرو۔

سر وار: تو پھر تمہاری نظر میں اس آیت سے کیا مراد ہے؟ میں نے کہا: خدمت پنجیر میں بے فائدہ باتیں جو انضباط واجب کے خلاف ہوں جیسا کہ اس آیت کی شان نزول میں روایت ہے کہ قبیلہ بنبی ختیم کا شاگرو: بزید کس طرح سے خلیفہ پنجیر کو سکتا ہے جبکہ وہ علی الاعلان شراب بیتا تھا اور جس کی وجہ سے کربلاکا خونی سانحہ چیش آیا اور اس نے قتل المام حسین وانسار حسین کا عظم صادر کیا۔ پھر وہ طالب علم استاد سے کسنے لگا باتی چھ بھی تو شار کریں۔ استاد مزید جواب دینے سے قاصر زبا تو مطلب کو عوض کرتے ہوئے بولا: تم شیعہ لوگ اصحاب پنجیمر کو نامز ابا تیں کتے ہو۔

شاگرد: ہم تمام اسحاب كو نامزا نميں كتے۔ تم لوگ كتے ہو كہ سب اسحاب عادل تھے۔ ہم لوگ كتے ہو كہ سب اسحاب عادل تھے۔ ہم لوگ كتے ہيں ايما نميں ہے كيونكہ كثير تعداد ميں آيات ہيں جو زماند رسول كے منافقين كے بارے ميں ہيں۔ اگر بھول آپ كے كميں كہ تمام اسحاب عادل تھے تو ان كثير تعداد آيات كو قرآن سے نكالنا پڑے گا جو منافقين كے بارے ميں آئى ہيں۔

استاد: تم گوائی دو کہ ابو بحرو عمران (رضی اللہ عنهم) ہے راضی ہو۔ شاگرد: میں گوائی دیتا ہوں کہ جس سے بھی رسول خداً و فاطمہ زہراً راضی تھے بیں بھی ان سے راضی ہوں اور جس سے بھی رسول خداً و فاطمہ تاراض تھیں میں بھی اس سے ناراض ہوں۔

(21)

قبر بینمبر پر با آواز بلند زیارت برطنا ایک شیعد عالم نقل کرتے بین کد بین ایک دفعہ تقریبا بچاس افراد کے ساتھ مدینہ مجد نبوی کیااور ضریح مقدس کے نزدیک زیارت بڑھنے بین مشغول

رجع الاول ٩٨٣ يجرى ين ٢٧ سال عمر پاكر اس ونيا كو خدا حافظ كها\_ آب بهت بوے محقق و عالم و شاعر تھے۔ ا 98 جری میں آپ نے شام کے ایک شر حاب کا سر کیا اور وہاں ایک یوے سی عالم وین سے شب حق کے سلط میں کئ مناظرے کے۔ بالآخران کی عالم دین نے مذہب حق تشیع اختیار کرایا۔ قار كين كى ولچيى كے لئے ہم ان مناظرات كى مخيص صرف چار مناظروں میں میان کریں گے۔ مناظره اول: امام صادق کی تقلید کیول نمیں کی جاتی؟ عين بن عبدالصمد كت بين كه شر طلب بين جب وارد موا لو حفى شبب ك ايك عنى عالم دين جو علوم و فنون مين كافي مامر مائے جاتے تھے، نے میری وعوت کی۔ گفتگویس تظلید کی حث آئی جو میرے اور ال کے ورمیان مناظرے کی صورت اختیار کر گئی لبذاوہ مناظرہ کھے اس طرح سے تھا: مسين: آپ المست ك زديك قرآن سے يارسول خداك طرف ے کوئی صر تا حکم آیا ہے کہ آپ اوگ او عنیف کی تقلید کرو؟ حنى عالم: نيس اس فتم كا قرآن يا گفتار پيغير ع كوئى علم صرت مین : کیا ب ملمانول نے اس بات پر اجماع کیا ہے کہ ہم ب مل كراو صفيف كي تقليد كرين؟ حفى عالم: نسيس اس فتم كاليمي كوئي الفاق رائے نسيس ب

ایک گروہ مجد میں داخل ہوا اور پنجبر اکرم کو، جو اس وقت اپنے گھر میں تھے، اس انداز میں آواز دی: "بامحمد اخرج البنا، " یعنی اے محد مارے پاس باہر آئیں۔ (تغییر قرطبی جلد ۹ صفح ۱۱۲۱۔ صحیح مخاری جلد ۲ صفح ۱۷۱۲)

جبکہ ہم ہوی تواضع و احرام ہے زیارت پڑھ رہے ہیں ابذا فد کورہ آیت ہے جبی سے پنہ چلتا ہے کہ وہ لوگ بلند آواز ہے قصد تو ہیں دسالت مآب رکھتے تھے جبی "حیط اعمال" یعنی اعمال کی بربادی کا مسئلہ آیا کیونکہ اس طرح کی جرآت کافروں کا کروار اور بہت بڑا گناہ ہے نہ کہ ہم جیے لوگوں کے لئے جو بڑے اوب و احرام سے زیارت پڑھیں آگرچہ ہماری آوازیں پچھ بلند ہیں ای لئے روایت میں ہے کہ جب یہ آیت بازل ہوئی تو "فامت بن قیس" جو کہ پغیبر سے بلند آواز میں باتیں کرتے تھے، فرمائے گئے کہ وائے ہو مجھ پر کہ میرے نیک اعمال حبط ہوگے چونکہ میں ہی پغیبر سے بلند آواز میں باتیں مراد ہوں۔ بین ہی ہی پغیبر سے بلند آواز میں بات کرتا ہوں۔ لبندا اس آیت سے میں ہی مراد ہوں۔ جب ان کی یہ باتیں پغیبر کک پنجین تو آپ نے فرمایا: الیا نمیں ہے بلند "قابت بین کے بلند آواز سے ان کی یہ باتیں پغیبر کک پنجین تو آپ نے فرمایا: الیا نمیں ہے بلند "قابت بین قبیس" اہل بہضت سے ہیں کیونکہ وہ وظیفہ انجام و ہے ہیں نہ کہ بلند آواز سے ان کا قصد تو ہیں ہوتا ہے۔ (جمع البیان جلد 4 صفحہ ۱۳۰۰ تقییر فی ظال و مراغی)

(20)

شخ بہمائی کے والدے سن علماء کے مباحث
طلامہ شخ حسین بن عبدالعمد عالمی جو شخ بہائی کے والد بزر گوار تھے وہ
علامہ جری کے محرم کے اوائل میں جبل عالل میں پیدا ہوئے اور انہوں نے آٹھ

شیخ حسین : تو نمس ولیل کے تحت آپ لوگوں پر ابو حنیفہ کی تھلید

مینی ترام ملان اس بات پر منفق میں اور اعتراف کرتے ہیں ك امام صادق علم و تقوى و عدالت و مقام ين دوسرول يربرتري ركفت تح اس طرح كه يس نے كى بھى دين كى كى بھى تاريخ كى كتاب يين شين ديكھا كه كى نے امام صادق پر کمی نے کوئی اعتراض کیا ہو، شیعوں کے دشمنوں کے باس تمام امکانات و قدرت وجمعیت زیادہ ہونے کے باوجود امام صادق کی شان میں کوئی ناسزا بات نه كه على يه فوقيت فود ايك برا التياز ب- لهذاب كس طرح ممكن ب كه بم ا پے آتا و مولا کی تظلید جن کے بارے میں تمام علماء اسلام فوقیت علمی و تقویٰ کا اعتراف كرتے بين چھوڑ دين جبكه دوسرول كى تقليد جو اعتراض و اشكالات پر مشتل بو اختیار کریں؟ جبکه مئله تقلید و عدم شک وغیره اثبات عدالت پر موقوف ہیں۔ چنانچہ یہ خود ایک تفصیل عث ہے جوایخ مورد میں تفصیلا آئے گی۔ دوسری طرف آپ لوگوں کے امام غزالی جنول نے کتاب المحول تکھی ہی الد حنیف پر اعتراض پر ہے۔ ای طرح بعض دیگر شافعی علماء نے "کتاب النکت الشویعه فی الود علی ابی حنیفه" لکھی ہیں۔ لہذا بغیر کمی تروید کے ایسے شخص کی تقلید كرناجو علم و تقوى وعدالت مين سب كے زويك معتد عليه جو واجب ب- تمام محققین کے اجماع کے پیش نظر رائع فتوی کے سامنے مرجوع فتوے پر عمل کرنا جائز شیں ہے۔ دوسری بات یہ کہ ہم شیعوں کے عقیدے کے مطابق امام صادق الل البيت رسول خداً بين جو سورة احزاب كى آيت ٣٣ كى تفريح كے تحت بر طرح كى نجاست و انخراف سے پاك بيں۔ چنانچه علامہ افوى الن فارس اپني كتاب "معجم مقايس اللغه" بين "مجمل اللغه" كي تقر ي كرت بوع كت بين ك

واجب ہو گئی ہے؟

حنفی عالم: او حنیفہ مجتد ہیں اور میں مقلد ہوں اور مقلد پر واجب ہے کہ سمی ایک مجتد کی تقلید کرے۔

معین : کیاآپ کی نظر میں امام صادق مجتد سے؟ حنفي عالم : جعفر من محمد الصادق تو بلند ترين مقام و منزلت ركھتے تھے علم و تقوى ونب ومقام مين سب سے بلند تھے ہمارے بعض علماء نے ان كے جار خاص شار دوں کے نام لئے ہیں کہ جو مجتد تھے ان میں سے ایک الوصنیف میں۔ سیخ حسین : اب جبکہ آپ نے امام صادق کے فوق العادة تقویٰ کا اعتراف کیا ہے تو ہم شیعہ حضرات ای امام کی تقلید کرتے ہیں۔ لہذا آپ لوگوں نے یہ کمال سے سمجا کہ ہم لوگ گراہی میں اور آپ لوگ راہ بدایت پر بیل؟ جبکہ جارے عقیدے کے مطابق امام صادق معصوم سے جن سے محی قتم کی خطاکا كوئى امكان شيس تفاان كا حكم خداكا حكم تفار مارے ياس اين اس بات ير متقن ولا كل ين اور وہ الو حنيف كى مائند قياس و رائے و استحمان وغيرہ كے ذريعے فتوى سیں دیتے تھے جبکہ او حدیف کے فتوں کے بارے بیں اختال خطاب جبکہ امام صادق ك سليل مين اس فتم كاكوئي احمال جين بيد بالفرض الرجم ان كى عصمت ي چھ یوشی بھی کر لیں اور آپ لوگوں کی طرح کمیں کہ امام صادق جمتد سے تب بھی مارے یاس ایسے وال کل میں کہ تھا اس مجتد (معنی امام صادق) کی تقلید کرفی جائے نہ کہ او حقیقہ کی۔

حنفی عالم: آپ کے پاس اس مظلے پر کیا دلائل میں؟

لئے کئی کے پاس بھی نہیں گئے کئی نے بھی نہیں لکھا ہے کہ معصومین میں ہے کئی تے علاء النفن کے کسی ورس میں شرکت کی ہوبلعد سب نے اس بات کو القل کیا ب كد المام صادق في علم اين والد المام باقر اور انمول في اين والد المام سجاة اور انہوں نے اپنے والد امام حسین سے مخصیل علم کیا ہے اور امام حسین تو اجماع مسلمین کے تحت المبیت پیغیر سے میں۔ لبذا می بھی امام کے فرمان از حیث اجتاد كے شيس ہيں، بھى بھى ايما شين ہواكد كى چھوٹے يابوے نے ائت معصوم ميں ے کی ے کوئی سوال کیا ہو اور آپ لوگ جواب دیے میں کتابوں کے مطالعد کی طرف مخاج ہوئے مول۔ خود معصولان نے اس بات کی تصریح کی ہے کہ ہم میں ے ہر ایک کا قول ان کے پدر برر گوار کا قول ہے اور پدر برر گوار کا قول قول رسول ہے۔ اور سے بات تو ہمارے نزویک بطور متقین ثابت سے کیونک پیغیر کا بھی تو فرمان ب كد: "اولنا محمدً واوسطنا محمدً و آخرنا محمدً و كلنا محمدً. " يعنى ہمارا اول و آخر و اوسط و سب کے سب محمد ہیں۔ لیعنی جو اول کا قول ہے وہی اوسط کا آخر کا بلحہ سب کا وہی قول ہے۔ لہذا قول امام صادق بھی وہی قول رسول ہے جو اس كائات سے ظلم و جمالت ويريزيت كو فتح كرنے آئے۔

تیسری ولیل یہ ہے کہ آپ لوگوں کی مورد قبول مختف و متعدد روایات سے نقل ہے کہ "حدیث فقلین" جو عبارات مختف کے باوجود ایک ہی معنی کو بیان کرتی ہے جو پیخیر اکرم نے فرمایا: "انی تارك فیكم الثقلین ما ان تمسكتم به لن تصلو بعدی كتاب الله و عتوتی اهل بیتی. " یعنی یس تمارے در میان دو میم و گرافقدر چیزیں چھوڑے جارہا ہوں کہ اگر ان سے تمسك ركھا تو ہر گز گراہ

امام، الجدیت پینجبر سے جی (جبکہ ابن فارس مشہور و معروف علاء اہلست سے بیں)
اور وہی مقام عصمت ہے جو شیعہ امام صادق کی عصمت کے قائل ہیں۔ لیکن ایو حنیقہ کے بارے میں اجماع ہے کہ وہ الجدیت پینجبر سے نہیں ہے۔ لہذا خود قرآن کی تصریح کے پیش نظر ضروری ہے کہ ایسے افراد کی تقلید کی جائے جو ہر فتم کی خطا و افزش سے پاک و منزہ ہو تاکہ یقینی طور پر اس کی تقلید کرنا نجات کا ذرایعہ ہو۔ حفی عالم: ہم نہیں مانے کہ امام صادق الجدیت رسول سے بیں بلحہ حاری احادی حادیث کے تحت آیت تظیر کے پیش نظر پانچ افراد ہیں: محمد و علی و فاطمہ احد حد

شیخ حسین: چلیں ہم فرض بھی کرلیں کہ امام ان پانچ میں سے شیں بیں لیکن تین دلیلول کے تحت ان کا تھم بھی عصمت اور پیروی کے واجب ہوئے میں اخیں پانچوں کے تھم میں ہے۔

پہلی ولیل ہے کہ جو بھی عصمت پنجتن کا معتقد ہے وہ عصمت امام صادق کو بھی مانتا ہے اور جو بھی پنجتن کی عصمت کو نہیں مانتا وہ امام صادق کی عصمت کو بھی نہیں مانتا۔ اور پنجتن کا معصوم ہونا تو آیت تطبیر کی تصریح کے ذریعے ثامت ہے۔ لبذا عصمت امام صادق بھی ثابت ہے کیونکہ علاء اسلام کی انقاق رائے کے تحت امام صادق و بختن کی عصمت میں کوئی فرق نہیں ہے اور جمنا پختن کی عصمت کا اعتقاد رکھا بغیر عصمت امام صادق کا اعتقاد رکھ اجماع مسلمین کے خلاف ہے۔ دوسر کی ولیل ہے کہ تمام راویوں و سیرت کھنے والوں سے بات دوسر کی دلیل ہے کہ تمام راویوں و سیرت کھنے والوں سے بیا بات معلوم و مشہور ہے کہ امام صادق اور ان کے اجداد بیں سے کوئی بھی تخصیل علم کے معلوم و مشہور ہے کہ امام صادق اور ان کے اجداد بیں سے کوئی بھی تخصیل علم کے

طرح ان چاروں نداہب نے بھی ایک دوسرے کے ندجب کو نقل شیں کیا، اور یہ نقل نہ ہونا بھی آپ لوگوں کے لئے کوئی نقصائدہ نمیں ہے۔ اور اگر آپ کا مقصد سے کہ سمی بھی سلمان نے ندہب تشیع کو نقل سیں کیا تو آپ کا ید و عویٰ ب بداد ب كونك خود شيعد جو مسلمالول ميل عظيم لوگ بين انهول نے اور بہت ے المست اور باقی اسلامی فر قول نے بھی گفتار و آداب و عبادات میں جعفری ند ب (كتب الل بيت) كو نقل كيا ب خود شيعول في مطالب ندجب تشيع كو نقل كرن میں بوااہتمام کیا ہے، مناظرے کئے میں اور راویوں کے سطے میں اُقد و عدم اُقد یر موی توجہ وی ہے جس پر کئی کائل بھی لکھی گئی ہیں جن کا کوئی انکار شیں كر سكتا\_ علاء شيعه جنت بهي علاء المسنت على بي كيول تد بول بحر بهي علاء جدار گانہ بالخصوص حنبلی و مالکی ے مم نہیں جی بلعد ان دو ندہب کے علاء سے تو زیادہ میں اور جیشہ علاء شیعہ این امول کی بیروی میں علم و تقوی وغیرہ میں عالی ترین منولت ومرتبه يرفائز بيں۔ جس طرح جارے الموں كے زماند ميں كوئى بھى علم و عمل کے لحاظ سے تمارے امامول بلحد ان کے شاگردوں سے علم و سحت و شختیق میں برتر شيس تقار شاكردان المام مثلًا من عمم، جيل من دراج و زراره من اعين و محد من مسلم اور دوسرے کثیر شاگرو جو انہی کی مانند تھے حتی کہ مخالفین بھی ان کے علم و عمل و تقوی کی تعریف کیا کرتے تھے۔ ای طرح اماموں کے دور کے بعد کے علاء معى بير مثلاً علامه مجلسٌ، شخ صدوق، شخ كليسى، شخ مفيد، شخ طوى، سدرتفني، سید رضی، این طاؤس، خواجہ نصیرالدین طوسی، میٹم بحرانی، علامہ حلی اور ان کے بيخ فخر المحققين اور انتي كي طرح وه ديكر علماء و محققين بيس كه جنهول في ايني

شیں ہو گے وہ دو چزیں ایک کتاب خدا ہے اور دوسری میری عرت جو میرے المبيت عير يه حديث واضح طورير بتاري ب كه قرآن و عترت بينمبر ع حملك مجات كاسبب بجبك تمام مسلمين مين صرف شيعه اى ان دونول كومان وال بين كيونك فيرشيعه عزت يغير كوتمام انسانول كي طرح سجعة بين اوردوسرول يتمك كرتے ميں۔ حديث تقلين بركز يہ شيں كدراى ب كدين تمارے ورميان قرآن و او صيفه يا قرآن و شافعي وغيره كو چھوڑے جارہا ہوں لہذامية سم طرح ممكن ے کہ عرف پینبرے بث کر دوہروں سے تمک کر کے نجات ال عکے۔ لبذا میں مطلب اس بات کا اقتفاء کرتا ہے کہ امام صادق جیسوں کی تقلید کی جائے اس لے کہ ان جیوں کی تقلید کرنا عرب پینمبرے مملک کرناے اوراس میں تو شک ی سیس کہ امام صادق کی چیروی ابو طنیف کے مقابل میں رسزی رکھتی ہے۔ مناظره دوم: مذاهب اربعه كي نبيت مذهب ستيع كيول مشهور نبيل؟ پیلے مناظرے میں جب امام صادق کی تقلید کی برتری عامت ہوگئی تو حقی عالم كنے لكے: صحح إس ميں كوئى شك فيس كه امام صادق نے علم اسے اجداد سے سیکھا اور دوسروں پر علم و عمل و تقوی کے لحاظ سے برتری رکھتے ہیں اور اینے مقلدین کی نجات کا باعث میں مگر پھر بھی ندہب اتنا مشہور نہیں ہے جتنے یہ جار نداہب (خفی و مالکی و طلبی و شافعی) مشہور ہیں۔ سیخ حسین: اگر آپ کا مقصدیہ ہے کہ مذہب شافعی و حقی وغیرہ نے ندب تشيع كو نقل نيس كيا، تو تعج ب ليكن ان كا نقل نه كرنا بمار ع كوكي

نقصان دہ ضیں ہے کیونکہ جم نے بھی ان کے تدب کو نقل ضیں کیا۔ اور ای

کی قدرت و صلاحیت ہے بھی ہر گز انکار شیس کیا جاسکتا۔ جب بیس آپ کے والاکل کی طرف توجہ کرتا ہوں تو دیکتا ہوں کہ ندہب تشیخ بہت اچھا و محکم ندہب ہے لیکن جب آپ کے ندہب میں دیکتا ہوں کہ بعض اصحاب پینیمبر کو نامز اکما جاتا ہے جو صحیح نمیں اس سے اندازہ لگاتا ہوں کہ آپ کا ندہب ہی صحیح نمیں ہے۔

شیخ حسین: ہمارے ندہب میں اس متم کا کوئی تھم نہیں ہے کہ اصحاب پیغیر کو نامزا کیا جائے باہد عوام الناس انہیں نامزا کتے ہیں۔ ہمارے علاء میں ہے کی کا بھی فتوی نہیں کہ اصحاب بیغیر کو نامزا کیا جائے۔ آپ تمام ہماری فقتی کراٹی اٹھاکر دکیر لیس کیس بھی یہ مئلہ آپ کو نہیں طے گا۔ پھر اس خفی عالم کے سامنے میں نے فتم کھاتے ہوئے بتایا کہ اگر کوئی ندہب المبیت یعنی ندہب تشیع میں ہزار سال بھی زندگی گزارے والایت المبیت کو قبول کرتا ہو ان کے دشموں سے پیزار ہو اور ہر گزکسی بھی صحابہ رسول کو نامزانہ کہتا ہو تو وہ ہر گزخطاوار نہیں ہے اورنہ اس کے ایمان میں کوئی کی آنے والی ہے۔

حنی عالم نے جب میری بیات کی تو اس کا چرہ کشادہ ہو گیا۔ اس نے خوشی کا اظہار کیا گویا کہ میری بات کی تصدیق کررہا ہو۔ اس اشاء میں میں نے اس اسے کما کہ جبکہ آپ کے نزدیک علم المبیت پیٹیم اور ان کا مقام اجتماد و عدالت اور ان کی سب پررتری ثابت ہوگی تو آپ کو چاہئے کہ ان کی چیروی کریں۔
ان کی سب پررتری ثابت ہوگی تو آپ کو چاہئے کہ ان کی چیروی کریں۔
حفی عالم: میں گواہی ویتا ہوں کہ میں ان کا چیروکار ہوں لیکن اصحاب رسول کو ہرگز نامزا نہیں کہوں گا۔

شیخ حسین : آپ سحابہ میں ہے کمی کو بھی ناسز انہ کمیں لیکن جب آپ

تالیفات و محثول کے ذریعے تمام مشرق و مغرب کے عالم کوئر کردیا تھا۔ لہذا اس ند ب سے او گول کا انکار یا تو تعصب کے پیش نظر بے یا ناوانی کے سب۔ لہذا آپ کو مجبورا ماننا پڑے گاکہ ہمارا غدہب سمجھ ہے، بابحہ ہم لوگ جس کی تقلید کرتے ہیں وہ باقی سب پربرتری رکھتا ہے، لہذا جو انصاف سے کام لیتا ہے اس کے لئے ناگزیر ہوجاتا ہے کہ غدہب تشیع کی صحت کا اعتراف کرے لیکن ہمارے لئے ضروری میں ہے کہ ہم آپ کے مذہب حنی کے سیجے ہونے کی تصدیق کریں کیونکہ ہم لوگ جس کی پیروی کرتے ہیں اس میں عصمت کو شرط مانے ہیں لہذا ہم ہی نجات یافتہ گروہ ہیں۔ آپ لوگ اگرچہ مارے مرب کی صحت کو اپنی زبانوں پر شیں لاتے لیکن دلائل و تواعد مسلم جو آپ لوگول کے پاس میں وہ آپ لوگول کو غرب تشیخ کی متابعت پر مجبور کرتے ہیں کیونکہ بقول آپ کے نجات کا سب مجملد کی تقلید کرنا ہے جو امارے تدہب میں ترجیانا قابل انکار ہے۔ جب بات اس مقام تک لینجی تو وہ حفی عالم لاجواب ہو کر رہ گئے اور اینے پہلے سوال سے منخرف ہو کر ووم ي عد شروع كرتے گا۔

مناظرہ سوم: اصحاب کو ناسز اکمنا کیما ہے؟

حنفی عالم: میری نظر میں ایک موضوع باتی رہ گیا ہے وہ یہ کہ آپ
کے نزدیک اصحاب پینیبر اکرم کو نامزا کتا کیما ہے؟ وہ لوگ جو اپنی جان و مال کے
ذریعے اور ششیر کے ذریعے شرول اور علاقوں کو حکومت اسلامی کے تحت لے آئے۔
مثلاً عمر بن خطاب (رضی اللہ عنہ) کے زمانہ میں جو فقادی صادر ہوتے وہ کمی بھی
خلفاء کے زمانے میں صادر نہیں ہوئے جن کا ہر گر انکار نہیں کیا جاسکتا۔ لہذا ان

ابذاوہ اوگ گناہ گار نمیں ہیں جیسا کہ ہمارے علماء نے بھی اس بات کی تصری کی ہے۔

البدا وہ اوگ گناہ گار نمیں ہیں جیسا کہ ہمارے علماء نے بھی اس بات کی بیروکاروں کے

بارے میں کیا ہے جو حضرت علی کے ساتھ جنگ جمل کو وجود میں لانے اور دونوں

طرف کے سولہ ہزار افراو کے قتل کے موجب ہے؟ ای طرح آپ کا نظریہ
معاویہ اور اسکے اصحاب جو جنگ صفین کو وجود میں لانے اور حضرت علی ہے جنگ

لانے اور اسکے اصحاب جو جنگ صفین کو وجود میں لانے اور حضرت علی ہے جنگ

لانے اور نتیجہ میں دونوں طرف سے ساتھ ہزار افراد کے قتل کا سب سے کیا ہے؟

حفی عالم: یہ سب جنگیں بھی قتل عثان کی طرح اجتماد کے چیش نظر

شیخ حسین : کیا حق اجتماد مسلمانوں کے صرف ایک گروہ کو حاصل ہے دوسرول کو حق حاصل نہیں ہے؟

حنی عالم: سیں بعد تمام مسلمان اجتاد کی صلاحیت رکھتے ہیں۔
شیخ حسین : جب اجتاد میں قتل اصحاب اور دوسرے مؤمنین کے قتل دختر رسول و قتل حضرت علی جائز ہیں یعنی جس کے علم و زہد و تقویٰ رسول خدا کے بعد سب سے بلد ویر تر ہوں اسلام اس کی ششیر بھی سے بچا ہو اور رسول نے ان کے بارے میں مختلف ظریقوں سے مختلف مقامات پر ان کی فضیلت میں اماد یث ارشاد فرمائی ہوں جن سے ہر گز انکار شیس کیا جاسکتا اور یمان تک کہ حدا اماد یث ارشاد فرمائی ہوں جن مر پرست بتایا ہو یہ فرماکر کہ : "انتما ولیکم الله ورسوله واللذین آمنوا ." یعنی اے صاحبان ایمان! تممارا ولی و رہبر خدا و رسول اور وہ لوگ ہیں جو (اس پر) ایمان لائے ہیں۔ (سورة ماکدہ آیت ۵۵) یعنی وہ علیٰ ہیں وہ لوگ ہیں جو (اس پر) ایمان لائے ہیں۔ (سورة ماکدہ آیت ۵۵) یعنی وہ علیٰ ہیں

اس کے معتقد میں کہ اہلیت رسول ، خدا کی نظر میں عظمت رکھتے ہیں تو اس وقت آپ ان کے وشمنوں کو کیا کہیں گے ؟

حنفی عالم : میں وشمنان اہلیت رسول سے بیز ار ہوں۔
یشخ حسین : میرے تزویک آپ کے قد جب تشیع کے قبول کرنے کے
لئے اتنا ہی کافی ہے۔ پھر وہ حنفی عالم کئے گئے : میں خداکی وحدانیت و پیٹمبر کی
رسالت اور خداکی فرشتوں کی گوائی دیتا ہوں اور ان سب کے دشمنوں سے بیز ار ک
اختیار کرتا ہوں۔ پھر مجھ سے فقہ اہلیت پر کتاب طلب کی تو میں نے ان کو "مختصر
النافع شرح شرایع علامہ محقق حلی" ان کو دی۔

مناظره چهارم: مقام صحابه پر ایک محث

شخ حسین بن عبدالصد کہتے ہیں کہ کانی بدت بعد جب پھر اس حفی عالم کو دیکھا جو شیعہ ہو چکے تھے تو وہ برے مغموم نظر آرہے تھے کیونکہ ان کے اندر بیہ بات رسوخ کر گئی تھی کہ اسحاب پینجبر کے بلند و عظیم رہ کے باوجود شیعہ ان کو براکیوں کہتے ہیں؟ ہیں نے ان سے کہا کہ اگر آپ انصاف سے قضاوت کریں اور میری بات کو اپنی حد تک محدود رکھیں تو ہیں اسحاب کو برا کہنے کی علت آپ کے میری بات کو اپنی حد تک محدود رکھیں تو ہیں اسحاب کو برا کہنے کی علت آپ کے مامنے میان کروں۔ انہوں نے مخلف شم وغیرہ کھا کر عبد کیا کہ انصاف سے قضاوت کریں گے اور اس گفتگو کو دو سرول سے مخفی رکھیں گے تو پھر ہیں نے ان قضاوت کریں گے اور اس گفتگو کو دو سرول سے مخفی رکھیں گے تو پھر ہیں نے ان سے کہا آپ کا نظر میہ اس صحافی کے بارے ہیں جس نے عثان خلیفہ سوم کو قتل کیا

حنفی عالم: اس نے اپنے اجتداد کے پیش نظرید کام (قتل عثان) کیا تھا۔

شامل ہو جائیں۔ لہذا ہمارا اجتماد رسول خدا کے منافق صحابیوں کوبر اکنے میں ہے نہ کہ ہم سب کوبرا کہتے ہیں۔

حنفی عالم: کیا اجتماد بغیر دلیل کے صحح ہے۔ شیخ حسین : ہمارے مجتمدین کے دلائل اس مسئلے میں روشن ہیں۔ حنفی عالم : ان میں سے ایک میرے لئے بیان کریں۔

شخ حيين في دلاكل بيان ك جن ش مخمله حضرت فاطمه زيراكو آزار رسانى والا مئله كه خداوند عالم سورة احزاب كى آيت ٥٥ ش ارشاد فرماتا ب الن الذين يو ذون الله ورسوله لعنهم الله في الدنيا والآخرة. "يعنى ب شك وه لوگ جو خدا و رسول كو آزار دية جي خدا ان پر ونيا و آخرت ميل لعنت بحينا ك برالمناظرات تاليف شخ حيين عن عبدالهمد و پ سوسه قائم آل محمد عليهم السلام)

(44)

آيت رضوان وطعن اصحاب

مجھے یاد ہے کہ ایک دفعہ میری ایک شافعی عالم سے ملاقات ہوئی جو کی حد تک قرآن و حدیث سے واقف تھا۔ اس نے شیعوں پر اپنے اعتراضات کو اس طرح سے شروع کیا کہ شیعہ اصحاب پیغیر پر لعن طعن کرتے ہیں اور یہ کام خلاف قرآن ہے۔ لہذا جو لوگ خدا کی خوشنودی کا باعث ہیں ان کے بارے میں ہر گز برگوئی نہیں کرنی چاہئے کیونکہ خداوند عالم سورۃ فیج کی آیت نمبر ۱۸ میں فرماتا ہے: بدگوئی نہیں کرنی چاہئے کیونکہ خداوند عالم سورۃ فیج کی آیت نمبر ۱۸ میں فرماتا ہے:

كيونك علاء اسلام كي القاق رائے كے تحت "والذين آمنو" سے مراو حضرت على ين\_(احقاق الحق جلدم ص٩٩٩\_ كنزالعمال جلده ص١٩٩\_ فتح القدير جلدم ص ۵۰ و قار العقبى عل ۸۸) اور بھى بہت كى روايات بين جو اس مطلب ير ولالت كرتي بيں۔ اب ميں يوچھتا ہول كه كيا بعض اصحاب كو ناسزا كہتے ميں اجتماد (خود بقول آپ کے) جائز ہے کیوں اور اصحاب کوبرا و ناسز ا کہنے میں اجتماد جائز شیں ہے کیوں؟ کیونکہ (شیعہ) کی کو بھی برا شیں کتے گر اس کوبرا و ناسز ا کتے ہیں جس نے علی الاعلان اہلیت رسول کے ساتھ دھنی کی لیکن جو اہلیت رسول ے مخلصانہ محبت کرتے ہیں ہم بھی ان سے محبت کرتے ہیں۔ مثلاً سلمان و مقداد و عمارٌ وابوؤرٌ وغيره لهذاان سے دوئ کے پیش نظر ہم خدا سے تقرب چاہتے ہیں۔ یہ ہے ہمارا اعتقاد اصحاب پیفیبر کی شان میں اور ناسز اکہنا بھی ایک فتم کی ہدوعا ہے۔ خداکی مرضی اے قبول کرے یانہ کرے جس طرح صحابہ کا خون گرانا ہے اور سے معاویہ تھا جس نے سب و محتم حضرت علی اور ان کے خاندان پر قرار دیا۔ اس طرح که ای (۸۰) سال حکومت بنبی امیه میں یبی رائج رہی مگر پیر بھی مقام و منزلت علی میں ورو برار بھی کی شیں آئی ای طرح شیعول کا دشمنان خاندان رسالت کوبرا کمنا اینے اجتماد کی مناء پر تصحیح ہے یہ لوگ اگر فرضاً اپنے اجتماد میں خطا بھی کر جائیں پھر بھی گنامگار نمیں ہیں۔

مزید وضاحت: اصحاب پیفیر بھی کئی طرح کے تھے۔ بھن سے تھے، بھن منافق تھے اور خدا کا بھن اسحاب کی تعریف کرنا اس بات پر دلالت نہیں کرتا کہ دوسرے صحاحول کا فتق و فجور و کفر ختم ہو جائے اور وہ بھی اس تعریف میں یہ طے پایا کہ مسلمان آئندہ سال مکہ آئیں گے اس ممال واپس چلے جائیں۔ (تلخیص تاریخ طبری جلد مسلمان آئندہ سال مکہ آئیں گے اس ممال واپس چلے جائیں۔ (تلخیص تاریخ طبری جلد مسلم صفحہ اللہ موری جس این رضامندی کا بیان خدائے بیعت کرنے والوں کی ستائش اور اس کے بارے میں اپنی رضامندی کا شام کیا ہے۔ لہذا جو صحافی خدا کی رضامندی کا سبب بنی، ان کو ہر گز لعن و طعن تہیں کرنا چاہے۔

میں نے اس کو جواب دیا کہ اولا سے آیت صرف ان لوگوں پر مشمل ہے جو ال وقت يعت بين حاضر تق اور خانياً ال آيت بين منافقين شامل حمين، ليعني عبدالله الى اور اوس بن خولى وغيره- جن كو آيت رضي الله عن المؤمنين خارج كرتي ب- ثالثاً آیت فد کور ولالت کرتی ہے کہ وہ لوگ جنہوں نے بیعت کی خداان سے راضی ہو گیا۔ آیت کامعنی یہ نمیں ہے کہ خدا تالد ان سے راضی ہو گیا ہے جس پر ای سورة کی آیت تمبر ۱۰ گواه ب: "فمن نکث فانما بنکث علی نفسه ومن اوفى بما عاهد عليه الله فسيؤتيه اجرا عظيما." يعنى حس في عمد يان كو تورا گویا اس نے اپنا بی اقصال کیا اور جو خدا سے کئے ہوئے عمد کو پورا کرے اے عنقريب اجر عظيم ديا جائے گا۔ يه آيت اس بات كو بيان كرتى ہے كه ان افراد ميں ے بعض تھے جن کے بارے میں بیعت مکنی کا اختال تھا۔ چنانچے بعض کے بارے میں یہ مسئلہ ظاہر ہو گیا۔ لہذا آیت رضوان خداکی رضایت لدی کو بیان شیں کرتی بلحد ممکن ہے کہ بید مسلمان دو دستہ ہو جائیں، ایک دستہ اپنی بیعت کی وفا کرے اور دوسرا وستد معت کی وفانہ کرے۔ لبذا ہم شیعوں کے نزدیک جنبوں نے دلائل ب جا کے ذریعے وفاداری میں کی وہ اس آیت رضوان سے خارج ہیں۔ لبذا

"لقد رضى الله عن المؤمنين اذ يبايعونك تحت الشجرة فعلم مافي قلوبهم فانزل السكينة عليهم و اثابهم فنحًا قريبًا. " ليني خداوندعالم مؤمنين عداضي ہو گیا جننوں نے اس ور بخت کے نیچے آپ کے ہاتھ پر بیعت کی ہے، خدا ان کے قلوب میں جو کچھ ہے جاننے والا ہے، لہذا اشیں قلبی سکون عطا کیا اور عنقریب ان کے نصیب میں فتح ہوگی۔ یہ آیت اس وقت نازل ہوئی جب پنیمر اکرم ججرت کے چینے سال ماہ ذی الحجہ میں ایک بزار چار سو مسلمانوں کے ہمراہ عمرہ کے ارادے سے مدينے سے مکد كى طرف چلے۔ ابو بر و عمر و عثان و طلحه و زير وغيره بھى ان كے ساتھ تھے لیکن جب عسفان - جو مک سے قریب ایک آبادی تھی- پہنچ تو معلوم ہوا کہ مشر کین مسلمانوں کو مکہ میں واخل ہونے سے رو کیں گے۔ چنانچہ پیغیر اكرم في مكه سے يس كلو ميٹر دور حديب جمال ياتي اور ورخت وغيره تھے توقف كيا تاك صحيح خبر معلوم بو جائے۔ اى دوران يغيبر اكرم نے عثان كو سر داران قريش ے نداکرہ کرنے کے لئے مکہ بھجا، کافی دان تک ان کی کوئی خبر ند ال سکی، لهذا مشہور ہونے لگا کہ مشر کین نے عثان کو قتل کردیا ہے ای دوران پیغیر اکرم نے شدت عمل کا ارادہ کیا اور ای درخت کے نیچے مسلمانوں کو حاضر کیا اور تجدید بیعت لی جو بعد میں بیعت رضوان کے نام سے مضور ہوگئی۔ پیغیر اکرم نے ملانوں سے عمد لیا کہ اپنے اپنے خون کے آخری قطرے تک مشر کین سے جنگ بین مقاومت کریں کے لیکن تھوڑے ہی دن گزرے تھے کہ عثان سیجے و سالم لوث آئے، اس بیعت کی خرے مشر کین مرعوب ہو گئے اور سیل بن عمر کو پغیر کی خدمت میں سلح کے لئے بھیجاجس کے متیجہ میں صلح حدیب قرار پائی اور

### (44)

### عشره مبشره يرمباحثه

اشارہ: احمد بن طنبل نے اپنی مند کی جلد اول کے صفحہ ۱۹۳ پر عبدالرحمٰن بن عوف ے نقل كيا ہے كه پيغير أكرم نے فرمايا: "ابوبكو في البحنه و عمر في الجنه و عثمان في الجنه و على في الجنه و طلحه في الجنه والزبير في الجنه و عبدالرحمن بن عوف في الجنه و سعدبن ابي وقاص في الجنه و سعيد بن زيد في الجنه وابوعبيده ابن الجراح في الجنه." يعني يه وس افراد بسشتن مين: (١) الديح (٢) عمر (٣) عمان (١) على (٥) طعيد (٢) نير (4)عبدالرحلن بن عوف (٨) سعد بن الى و قاص (٩) سعيد بن زيد (١٠) الوعبيده بن جرائ واؤد جلد ٢ ص ١٨١ ص ١٨١ من الى واؤد جلد ٢ ص ٢٩١٠) المست اس حدیث جعلی کو بہت اہمیت دیتے ہیں اور اس حدیث کوحدیث عشرہ مبشرہ کہتے ہیں ( لیعنی جن کو بہشت کی بشارت دی گئی ہے) یہ حدیث ان کے نزویک اتنی مشہور ے کہ مقدی مقامات مثلاً محد النبي تک میں لکھ کر لگائي ہوئي ہے۔ لبذا شیعہ عالم مدینہ بین کی کام سے منظیم وامر بالمعروف کے وفتر گئے توان کے سریرمت سے کی موضوع پر مفتلو ہوئی اور عشرہ مبشرہ کے درمیان میں مفتلو آئی تو میں نے ان ے کما کہ اجازت ہے کہ آپ سے پچے سوال کرول؟

مريرست: پوپيس-

شیعہ عالم ; بیاس طرح ممكن ب كد ایك الل بهشت دوسرے الل بہشت سے جنگ کرے کیونکہ طلحہ و زیر جو بھول آپ کے اہل بہشت میں سے ہمارے نزویک قابل لعن ہیں اور آیت بر کور بھی ہمیں اس سے تھیں روک عتی۔ قبور کے ہاں بیٹھنے کے سلسلے میں مباحثہ

مدید میں وزارت امر بالمعروف کے شعبے کا سرپرست ایک شیعد عالم ے اعتراض كرتے ہوئے كتا بك تم اوك قبرول كے ياس كيول بينتے ہو جو كه فعل

شیعہ عالم: اگر قبور کے باس بیضاحرام ب تو کو کہ مجد الحرام میں میں ابھی حرام ہے کیونکہ حجر اسلیل کے پاس بعض پنجبر حضرات و اسلیل و باجرہ یہ سب دفن میں جبکہ کی نے اس متم کا فتوی شیں دیا اور متعدد احادیث میں جو سمتی ہیں کہ قبور کے کنارے بیٹھے میں کوئی اشکال نمیں مخبلہ کماوں میں سے آپ کی کتاب سی خاری جو آپ کے عقیدے کے مطابق قرآن کی مائند معترے اس میں امام علی سے روایت ہے کہ ہم قبرستان بقیع کے غرف میں بیٹے ہوئے سے کہ بينيم اكرم مارے ياس تشريف لائے اور يھ گئے۔ ہم بھي ان كے اطراف ميں يھ مع - پھر آپ نے قبر کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرمایا: ہر انسان کا کوئی نہ کوئی ایک گر ہوتا ہے یا جت میں یا دوزخ میں۔ (میچ خاری جلد م ص ١٣٠ مطابق الثعب من ۱۳۷۸)

اس روایت کی مناء پر پینجبراکر م قبور کے کنارے قبر ستان بقیع میں بیٹھے اور جو بھی وہاں بیٹھے تھے انہیں منع نہیں کیا۔ (مناظرات فی الحربین الشریفین)

(جنگ جمل میں) ان میں ایک طرف حق ب اور وہ امام علی میں لیدا صدیث عشرہ میشرہ جھوٹی ہے کیونکہ حق کے طرفدار باطل کو اہل بہشت شیں کتے اور دوسری بات بیے ب کہ خود عبدالر جن من عوف جو اس مدیث کے راوابوں میں ہے ہے اور خود تھی ان دس افراد میں سے ہور میں عبدالر حمٰن ہے جس نے حضرت عمر (رضی اللہ عنہ) کی وفات کے بعد حضرت علیؓ پر تلوار اٹھائی تھی کہ "بیعت كرو ورن فقل كئ جاؤك " اور اى عبدالرحمن في حضرت عثان (رضى الله عنه) كى مخالفت كى - عثان اے منافق كيتے تھے۔ لہذا كيا ان سب باتوں كے پيش نظريد افراد (سوائے علیٰ کے) ممکن ہے کہ ان کو اٹل بہشت کیا جائے؟ الوبحر و عمر (رضی الله عنم) جوبقول آپ کے بہشت کی بشارت لے چکے ہیں وہ حضرت فاطمہ زہراً کی وفات کا سب سے میں۔ حضرت فاطمہ آخری عمر تک ان سے تعین بولین اور سعد بن الى وقاص سے جب كى نے يوچھاكد كى نے عثمان كو قتل كيا تو وہ كھنے لگا عائشہ کی شمشیرے جے طلحہ نے تیز کیا عثان قتل کئے گئے۔ کیا یہ ب افراد جو ایک دوسرے سے اس طرح سے پیش آتے تھے سب بہشتی ہیں؟ ہر گز نمیں۔ لہذا بیا حدیث "عشر و مبشرہ" سند کے لحاظ ہے بھی مہم ہے کیونکہ اس کی سند بھی عبدالر حمٰن بن عوف یا سعید بن زید میں ہے کی ایک تک منتی ہوتی ہے۔ لہذا معتر ہونے سے ساقط ہے اور سعید ان زید روایت عشر ہ میشرہ خلافت معاویہ کے دور میں کوفہ سے نقل کرتے ہیں اور معاوید کے دور سے پہلے نقل نمیں کی ہے اور معاویہ کے دور میں تو دیے ہی جعلی صدیوں کا بازار گرم تھا۔ لبذا معلوم ہوتا ہے کہ یہ صدیث "عشر ہ مبشرہ" بھی معادیہ کے دور کی جعل کردہ حدیث ب۔ میں۔ عائشہ کی سربراہی میں حضرت علی ہے جو اہل بہشت سے ہیں، جگ جمل کی۔ جس کی وجہ سے کئی لوگ مارے گئے جب کہ قرآن فرماتا ہے: "و من یقتل مؤمناً متعصداً فیجزائد جہنم خالداً فیھا." (سورة نیاء آیت ۹۳) لیخی جو بھی کی مؤمن کو عمراً قتل کرے وہ دوز فی ہے جو جیشہ اس میں رہے گا۔ لہذااس آیت کے بیش نظر ان دوتوں طرف کی قتل و غارت کا ذمہ داریا حضرت علی جی یا یا طلحہ و نیر ؟ لہذا ابطور قطع "حدیث عشر ہ مبشرہ" محض جھوٹ ہے۔

سريرست: ان دونول گروہول والے ب مجتد تھے۔ ب نے اپ اجتهاد کے مطابق عمل کیا۔ لہذاای صورت میں یہ لوگ معدور ہول گے۔ شیعہ عالم: اجتاد نص صریح کے مقابل میں جائز نہیں ہے کیا تمام ملین نے پینیر ارم ے یہ نقل نیں کیا ہے کہ آپ نے حضرت علی کے بارے میں قربایا: "یاعلی حوبك حوبي سلمك سلمي " لعن اے علی تماري جنگ میری جنگ ہے تماری صلح میری صلح ہے۔(مناقب الن مقادلی ص٠٥۔ مناقب خوارزی ص ٢٦ و ٢٣) أور آب ك فرمايا: "من اطاع عليا فقد اطاعني ومن عصى عليا فقد عصائي. " ليني جس في على كي ييروى كي اس في ميري پیروی کی جس نے اس کی خالفت کی اس نے میری مخالفت کی۔ (کنزالعمال جلد ۲ ص ١٥١ الامامة والسياسية ص ٢٦ - مجمع الزوائد بيشي جلد ٤ ص ٣٣٥) اور مزيد آبً نے قربایا: "على مع الحق والحق مع على يدور الحق معه حيثما دار." یعنی علی حق کے ساتھ ہے اور حق علی کے ساتھ ہے۔ جمال جمال علی جاتے ہیں وہاں وہاں حق جاتا ہے۔ لبذا ہم نتیجہ لکالتے میں کہ جن کے ام لئے کے میں

یں کوئی حرج بھی نہیں ہے۔ اس آیت ییں جس کی آپ نے تلاوت کی صد قات کے آٹھ مصارف ذکر ہوئے ہیں جن بیں سے ایک "فی سیل اللہ" کا مورد ہے اور جب مسلمین اولیاء غداکی قیور پر جاتے ہیں اور کتے ہیں کہ: "میری جان و مال آپ پر فدا ہو" یہ خود ایک قتم کی محبت والفت کی دلیل ہے اب اگر کوئی اپنے مجبوب کی خاطر اپنا تمام مال یا بعض مال کسی کو بحص دے تو ان ہیں شرعاً و عرفا کیا حرق ہے اور جب کہ خداوند عالم اپنی طرف سے حلال و حرام کرنے کو بغیر ولیل کے منع کرتا ہے: "ولائفولو لمما تصف السنت کم الکذب ہذا حلال و ہذا حوال و ہذا حوال و ہو ایک جو ایک بین اپنی جموئی زبانوں سے یہ نہ کو کہ یہ حلال ہے اور یہ حوال ہے اور یہ حوال ہے اور یہ حوال ہے اور یہ حوال ہیں جوئی زبانوں سے یہ نہ کو کہ یہ حلال ہے اور یہ حرام، جس کی وجہ سے گویا خداکی طرف جموئی نبیت دے یہ حوال ہے اور یہ حرام، جس کی وجہ سے گویا خداکی طرف جموئی نبیت دے رہے ہو۔

کیا خداوند عالم نے جہیں اجازت دی ہے کہ اپی طرف سے قضاوت کرو، یعنی جو چیز بھی جہارے مزان و عادت کے موافق نہ ہو اے جرام و شرک قراد دیدواور بدعت سے مقابلے کے نام پر ہر طال کو جرام قرار دیدوائی چیز سے غافل رہتے ہوئے کہ حلال کو جرام کرنا خود بدعت ہے اور جو اوگ ایبا کرتے ہیں فافل رہتے ہوئے کہ حلال کو جرام کرنا خود بدعت ہے اور جو اوگ ایبا کرتے ہیں وہ جان لین کہ وہ صحیح راست سے منحرف ہو چکے ہیں۔ جیسا کہ قرآن سورۃ نحل کی ای آیت سابقہ کے ویل میں قرباتا ہے: "ان الله ین بفترون علی الله الكذب لا یفلحون." یعنی بے شک وہ اوگ جو خدا پر جھوٹ وافتراء باندھتے ہیں وہ ہر گز فلاح فلاح یا ہیں ہیں۔

(ZA)

قبور پر پیے ڈالنے کے مئلہ پر مکالمہ

پہلے زمانہ میں جب جنت البقیع میں مقبرے نے ہوئے تھے تو ان کے اطراف میں سائن یورڈ گئے ہوئے تھے جن پر لکھا ہوا تھا: "لایجوز رمی النقود علی القبود ." یعنی قبور پر چیہ ڈالنا جائز نہیں ہے۔ ایک دن "امریالمعردف" تنظیم کا سروار قبرستان آیا اور اس نے جب قبور پر چیے پڑے دکھیے تو زواروں سے کھنے لگا یہ قبور پر چیے ڈالنا جائز نہیں ہے بلحہ حرام ہے۔ ایک شیعہ عالم جو وہال کھڑے سے قبور پر چیے ڈالنا جائز نہیں ہے بلحہ حرام ہے۔ ایک شیعہ عالم جو وہال کھڑے سے کھنے گئے کس ولیل کی ماء پر حرام ہے؟ کیا قرآن و سنت نے اس سے منع کیا ہے جبکہ رسول خدا کا فرمان ہے ۔" ہر چیز جائز ہے مگر وہ چیز جس سے منع کیا گیا ہے۔ ایڈا قبور پر چیہ ڈالنے ہے منع نہیں کیا گیا ہے۔

سروار: قرآن كا ارشاد ب: "انها الصدقات للفقراء. "(سورة توبه آيت ١٠) يعنى صدقات فقراء ك لئ بيل-

شیعہ عالم: یہ بیہ بھی فقراء ہی لیتے ہیں جو یمال مگمبان ہیں۔ سر دار: یمال کے مگمبان فقیر شیں ہیں۔

شیعہ عالم: ان میں فقیر ہونا شرط نہیں ہے کیونکہ مدد و محش میں ضروری نہیں ہے کہ دوسری طرف فقیر ہی ہو کیونکہ جب کوئی فی سبیل اللہ اپنے مال کو خرج کرنا جاہے تو وہ شروت مند کو بھی بھی سکتا ہے۔ جس طرح شادی بیاہ میں دلمن و داباد پر پیے شار کئے جاتے ہیں۔

لہذا جو لوگ فقیر نہیں بھی ہوتے وہ لوگ بھی وہ پیے لے لیتے ہیں جس

(49)

ہر طرف سے لفظ "شرک" کا شور سائی دینا معودی عرب میں ایک چیز جو سب سے ستی بلعہ مفت ملتی ہے وہ لفظ شرك ب جو ار ضرف سائى ديتا ب- وبال يرجو تتنظيم امر بالمعروف ب جن كاكام ہی ہے کہ ملمانوں یو ان کے ہر عمل خاص و شر عی پر شرک کی تہمت لگا کر اشیں اسلام سے خارج قرار دیتے رہیں۔ یعنی فقط وہ لفظ بی سے سروکار شیں رکھتے بلحد شیعوں کی ال کاوں کو جنس محققان اسلام نے لکھا ہے، اپنی تهت کا شکار ماتے ہیں۔ ایک کتاب تموند کے طور پر جو شیعہ محقق استاد شخ محمد حسین مظفر "نے اس عبارت كے ساتھ اللحق بك : "فكانت الدعوه للتشيع لابي الحسن عليه السلام من صاحب الرسالة تمشى منه جنبا لجنب مع الدعوة للشهادتين." یعنی پیروی ایوالحسن علی علیه السلام کی دعوت دینا ہی دراصل دعوت توحید و دعوت رسالت يغيركا بيش خيمه بـ اس يراك وبافي افي كتاب "الشيعه والتشيع" بين جو سعودی عرب میں چھی ہے اپنی کم عقلی و کم نظری کا اظهار کرتے ہوئے نہ کورہ عبارت كى اس طرح تاويل كرتا ب: "ان النبي حسب دعوى المظفرى كان يجعل عليا شويكا له في نبوته ورسالته. " يعني بقول مُظفّر ﷺ اكرمَّ نے عليَّ كو این نبوت و رسالت کا شریک منالیا ہے۔ لبذا اس لکھنے والے وہائی سے ہمارا مناظرہ ب ہے کہ اگر یہ مخض اپنی خواہشات نفسانی کی چروی ند کرتا اور این آپ کو وبار ك باتحول فروخت ندكرتا اور عقائد شيعت سے آگاہ موتا تواس طرح كا بنی نداق والا اعتراض ننه کرتا اور اس طرح کی تهمت شیعه محقق پر نه لگاتا۔ اگر شخ

مظفر کی اس طرح کی عبارت دعوت شرک ہے تو ان سے پہلے قر آن اس کو انجام شیں دیتا کیونکہ مورہ نباء کی آیت ۵ پی ہم پڑھتے ہیں کہ: "اطبعو الله واطبعوا الرسول واولی الاهر هنگم،" لیعنی خدا کی اطاعت کرو اور اس کے رسول کی اطاعت کرو اور اس آیت بین جملہ اطاعت کرو اورایوں میں سے صاحبان امر کی اطاعت کرو۔ اس آیت بین جملہ "اولی الاهو" اطاعت خدا اور اطاعت رسول کے ماتھ لایا گیا ہے اور بلا شک و تردید علی ہی مصداق اولی الاهو ہیں۔ کیا ممکن ہے کہ یمان یہ کما جائے کہ پنجبر آر دید علی ہی مصداق اولی الاهو ہیں۔ کیا ممکن ہے کہ یمان یہ کما جائے کہ پنجبر آر کم نے جائے توجید کی دعوت کی (تعوذبالله) شرک کی دعوت وی؟ جبکہ ہر آر الیا نمیں ہے بلحہ مقصد یہ ہے کہ جمال جمال بھی خدا کی توجید اور اپنی رسالت کی آرائی دی وہاں وہاں اپنے بعد علی کی منزلت اور امامت کی بھی گوائی دیے اور یک منزلت اور امامت کی بھی گوائی دیے اور یک منزلت اور امامت کی بھی گوائی دیے کوئی دیا خور شرک ہونے اور شرک ہونے دی کوئی دیا خیس ہے۔

وضاحت ؛ جب سورة شعراء كى آيت ١٢٣ "واندرعشيوتك الاقوبين "
ييني الني رشة وارول كو دُراوُ لازل بمو كى أو يَغِيم اكرم في الني رشة وارول كى
اليك ميننگ بلائى اور اس بين اپنى نبوت كا اعلان كيا اور فرمايا : "فايكم يوازرنى على
هذا الاحر على ان احى و وصى و خليفتى فيكم " يينى تم بين سے كون ہے جو
مير اس كام بين ميرى بدد كرے كا تاكہ وہ ميرا بحائى ميرا وصى اور تمارے
در ميان ميرا خليفة قرار پائے اس وقت سوائے على كے كوئى نبين الحال يحر يَغِيم
اگرم في مزيد دو مرتب الناظ كو دهرايا جب سوائے على كے كوئى نبين الحا تو
آكرم نے مزيد دو مرتب الناظ كو دهرايا جب سوائے على كے كوئى نبين الحا تو
آكرم ني فرمايا : "ان هذا اخى و وصى و خليفتى فيكم فاسمعوله واطبعوة ."
آپ نے قرمايا : "ان هذا اخى و وصى و خليفتى فيكم فاسمعوله واطبعوة ."

Presented by www.ziaraat.com

سلمانوں کی اکثر عبادات کو جو خود ان کی کاوں میں ذکر تھیں تحریف کرتے ہوئے ان کوبد عت وشرک کا نام دینے گئے۔ ب شک خدا کی لا تھی ب آواز ہے۔ اس کے پاس دیر تو ہے گر اند ہر شیں۔ لہذا انام شیخ کے اس فتوئی براًت مشرکین کے بعد سے درباری ملوں میں تھلبلی کی گئی اور فتوئی دینے گئے کہ ج فقط ایک عبادت ہے جس کو ہر تیم کی سیاست سے دور رہنا چاہئے جبکہ قرآن فرماتا ہے : "جعل الله الکعبة البیت الحوام قیاما للناس . "(سورة مائدہ آیت که) لیمی خداوند عالم نے اپنے محرّم گھر "کھیہ "کو لوگوں کے امور کے لئے "قیام" کی جگہ قرآر دیا ہے۔ لہذا اگر قیام کے وسیع معنی لئے جائیں لیمنی لوگ جس میں روحانی و مادی دونوں کاظ سے اپنا حق حاصل کریں۔ لہذا ای موضوع پر ایک ماوٹی عالم اور ایک ماوٹی عالم اور

بناوٹی عالم: یہ سب بناوٹیں اور بدعتیں کیاہیں جن کو مناسک تج میں شال کیا گیا ہے ج کو ہر فتم کی سیاست و جدال ہے دور عبادت کے طور پر انجام دینا چاہے۔ تج ایک عبادت اور خود سازی اور تصفیہ روح ہے۔ لہذا اس کو سیاست و زندہ باد و مر دہ باد کے نعروں سے مخلوط شیس کرنا چاہے۔ یہ تج ایراہیمی و تج الو جملی کیا صبنے ہیں جو آج تک نہیں سیں ؟

صالح عالم: میری نظر میں جس طرح ایک اسلام محدی ہے جس کے کئے حسین نے اپنا گھر لنا دیا اور ایک اسلام بزیدی ہے جو ہر حرام محدی کو حلال کے چلا جارہا تھا۔ ای طرح کے کی تھی دو قسیس میں: ایک کچ ایراہمی و محدی اور دوسری کچ ایر جملی و بزیدی۔

یعنی یہ ہے میرا بھائی میراوسی میرا غلیفہ تمہارے در میان، اس کی بات کو سنو اور اس کی اطاعت کرو۔ (ادریخ طبری جلد۲ ص ۱۹۳ ستاریخ این اثیر جلد۲ تاریخ این اثیر جلد۲ تاریخ این اثیر جلد۲ تاریخ این اثیر جلد۲ تاریخ این اثیر میلاد اول۔ احقاق الحق جلد ۲ س ۱۲ به بعد) لہذا شیعہ پنجبر اگرم کے تاریخی عکم کے تحت کہتے ہیں کہ جس طرح اس وقت پنجبر اگرم نے وعوت توحید ووعوت رسالت دی تھی اس طرح وعوت خلافت علی بھی وی تھی کیا اب بھی یہ کوئی کہ سکتا ہے کہ شیعہ کہتے ہیں کہ پنجبر اگرم نے علی کو اپنی نبوت ورسالت کا کوئی کہ سکتا ہے کہ شیعہ کہتے ہیں کہ پنجبر اگرم نے علی کو اپنی نبوت ورسالت کا شریک قرار دیا ہے کیا رسول کی نبوت و رسالت میں شریک کرتا ہے؟

## (۸۰) جج کے مسئلے پر ایک مکالمہ

ایک مهم مئلہ جو انقلاب اسلامی ایران کے بعد وجود میں آیاوہ مئلہ کی تھا جس پر امام خمینی نے اپنی تقاریر واعلامیوں میں کما کہ کی دو طرح کی ہے ایک کی ایرائیجی اور دومری کی ایوجہلی۔ بینی کی فقط ایک عبادت ہی خمیں ہے بلعہ ایک مختب، ایک مدرسہ، ایک یونیورٹی ہے۔ لبذا اس بتا پر امام خمین کے مقلدین کے مزدیک کی میں برائت مشر کین بھی ضروری ہوگئی جس کا تمرہ بعد میں اوگوں نے محسوس کیا اور کر رہے ہیں۔ (حاشیہ متر جم) جس کا نتیجہ آپ اوگوں نے خونین مکہ کے واقعہ میں ملاحظہ کیا کہ جس نے آل سعود پر سے اسلامی نقاب کو اٹار کر ان کی یہودیت و نصرانیت سے دوستی بلعہ اسلام دشمنی واضح کردی جس کے تحت وہ

ك درميان "بإن! مالله" ونهيس! مالله" وغيره كي فتمين كهانا والرائي كرنا ب اور امارے ائمہ " ے ملی جو روایتی بیں ان میں یک ماتا ہے کہ جدال سے مراد او کوں کا جھوٹی قسمیں کھانا یا کی گناہ پر قشم کھانا وغیرہ ہے۔ جیسا کہ امام صادق فرماتے ہیں كه: "وه عث مجادله ب جو قتم ير مشتل موليكن ان مين غرض احرام مؤمن مو تو یہ بھی وہ جدال نمیں ہے جس سے آیت میں منع کیا گیا ہے بلحہ آیت میں اس جدال ے منع کیا گیا ہے جس میں کی راور مؤمن کی توہین ہو رہی ہو\_( مجمع البيان جلد م ص ٢٩٣) اور اگر جدال دين كے اثبات يا دفاع دين كے لئے مو تو وہ نه صرف گناه نمیں ب بلحد عظیم عبادت ب\_ امام فخررازی اپنی تغییر مبیر میں سورة بقره كى آيت مذكوره فمبر ١٩٤ كے ذيل ميں فرماتے ہيں كه تمام متكلمين اس بات پر متفق میں کہ امر دینی میں جدال ایک عظیم اطاعت ہے اور اس مطلب کے اثبات کے لئے انہوں نے ان آیات کے ذریع استدلال کیا ہے مخملہ ان آیات یں ے مورۃ کیل کی آیت ۱۲۵ ہے: "ادع الی سبیل ربك بالحكمة والموعظة الحسنة وجادلهم بالتي هي احسن. "يعني لو كول كو حكمت واحتد لال اور وعظ و تھیجت ہے اینے بروردگار کی طرف وعوت دواور ان کے ساتھ نیکی ہے مجاوله كرواور سورة بودكي آيت ٣٢ مين خداوند عالم كفاركي الفتكواية نبي نوع كوياد ولاتے ہوئے قرماتا ہے: "يا نوح قد جادلتنا فاكثرت جدالنا. " ليحني وہ لوگ كنے لگے اے نوع تم ہم ے بہت جھڑے اور جھڑ چكے ہو۔ اس آیت ے مجھ یں آتا ہے کہ حضرت نوع نے اپنی قوم کے ساتھ مجادلہ کیا تھا جس سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت نوع کا جدال فقط او گول کی خدائے واحد کی طرف وعوت ویے

بناوٹی عالم: عج مائل مے دور رکھنا چاہئے۔ سیاست اور غیر خداوالے سائل سے دور رکھنا چاہئے۔

صالح عالم : سياست وراصل صحح معنى كے تحت عين دين ب اور دين ے جدا شیں ہے۔ بعض عبادات اپنی یا کیزہ ترین و خالص ترین عبادت کے ساتھ ساتھ ابداف سای کی پیشرفت کے لئے بھی بہت مفید ہوتی ہیں کیونکہ روح عبادت خدا کی طرف متوجہ رہنا ہے اور روح سیاست خلق خدا کی طرف توجہ کرنا ہے۔ یہ دو سائل فج آپی میں اس طرح سے مع ہوئے ہیں کہ جن کے جدا كرنے سے مقصد تج فوت ہو جاتا ہے۔ واضح عبارت كے ساتھ ك عج ماند سر انسان ہے جس پر کھال بھی ہے اور مغز بھی۔ لہذا جو تج کو تنا ظاہری عیادت فرض كرتے بيں گويا انبول نے كھال لے لى ب اور مغز كو چھوڑ ديا ب كيونك مك ك نامول میں سے ایک نام "ام القری" لینی قریول کی مال۔ (جیسا کہ سورۃ انعام ک آیت ۹۴ اور شوری کی آیت ، شل ارشاو ب: "لتندو ام القوی و من حولها.") توجس طرح ماں جے کو غذا دیتی ہے اس کی برورش کرتی ہے اس کی ترب کرتی ہے مکہ بھی ای طرح لوگوں کو فکری و سیای و معنوی غذا دیتا ہے اور اسلام کی پیشرفت کی تربیت دیتا ہے۔

بناوٹی عالم: ہم سلمان ہیں قرآن وحدیث ہے آگاہ ہیں کیا خدا سورۃ بقرہ کی آیت 192 میں نہیں فرماتا کہ: "ولا جدال فی الحج" بینی جج میں جدال نہیں ہے۔ لبذا جج میں مظاہرے وزندہ ومر دہ بادے نعرے خود ایک فتم کا جدال ہے۔ صالح عالم: آیت ندکور میں جس جدال ہے منع کیا گیا ہے وہ لوگوں

نہیں کرنا جائے اور مقدی مقام پر مقدی عمل کو سیاست و زندہ و مردہ باوے تعبیر نہیں کرنا جائے۔ اس مقدی مقام کو مقدی عمل نج ہی کے لئے رہنے ویں۔ سیاست کو کہیں اور لے جائیں۔

صالح عالم: اسلام میں عبادات عبادة کے علاوہ دوسرے بیلو بھی رمحتی میں۔ فج اپنی جگه عبادت مونے کے ساتھ ساتھ اجتائی، سیای، اخلاقی، اقتصادی اور معاشرتی پملو میں رکھتا ہے اور کالل عج وہ ہے جو تمام جوائب سے بمرہ مند ہو اور جب بھی تج کو اس کے سای پہلوے جدا کریں گے او قطعاوہ تج کامل منیں بلحد نا قص ہو جائے گا۔ اب بیمال ان مطالب کو روشن اور واضح طور پر سمجھنا جاہتے ہیں تو المام تحیی کے ان وقیق و عمیق الفاظ کی طرف ذرا توجه کریں۔ آپ فرماتے میں ك في كا ايك سب سے يوا فلف ساى ب جس كو فتم كرنے كے لئے وشمنان اسلام کوشال میں اور وہ یہ جاہتے ہیں کہ مسلمان دوسرے مسلمانوں کے مصالح کی فكر كئے بغير في فقط ايك ختك عبادت كے طورير جالائيں۔ جب كد في كا ساى پہلو بھی اس کے عبادی پہلوے کم نہیں ہے اور اس کا سیاس پہلو خود سیاست کے علاوہ عبادت بھی ہے۔ (صحفد أور جلد ١٨ ص ٢٦) اور دوسر ي جگد آپ فرماتے ميں ك : "لبيك اللهم لبيك لاشويك لك لبيك." كمَّا كويا تمام طاغوت جمال كا الكار كرتے ہوئے جريم خدايس اظهار عشق و محبت كرنا ب اور دل و جان كو غير خدا ب یاک کرتے ہوئے بینی ان سے اعلان برأت و دوری کرتے ہوئے خدا سے رابط كو مضبوط مانا ہے۔ (صحیفہ تور جلد ۲۰ ص ۱۸) لبدا تج، عبادت اور سات کے مجوعے کا نام ہے کیونکہ سیاست اسلامی خود عین عبادت ہے۔ لبذا ہم کیونکر فج کو

اور وین کے پینچانے میں تھا۔ لبذا وہ جدال جس سے چے میں منع کیا گیا ہے وہ جدال بے جو کسی امر باطل پر ہونہ وہ جدال جو اثبات حق پر ہو۔

بناوئی عالم: قرآن کی بہت کی آیات میں جدال کو برا شار کیا گیا ہے اور اے غیر مؤمنین کا فعل تعبیر کیا گیا ہے۔ مثلاً مورة غافر کی آیت میں پڑھتے ہیں: "مایجادل فی آیات الله الا اللین کفوو." لینی تناوہ لوگ ہماری آیات میں جدال کرتے ہیں جو کافر ہوگئے ہیں اور مورة کی گی آیت ۱۸ میں پڑھتے ہیں: "وان جادلوك فقل الله اعلم بما تعملون." لینی اگر وہ لوگ آپ ہے جدال کریں توان ہے اور کی آیت ۱۹ میں پڑھتے ہیں: "وان الشیاطین لیوجون الی اولیانھم مورة انعام کی آیت ۱۹۱ میں پڑھتے ہیں: "وان الشیاطین لیوجون الی اولیانھم لیجادلو کم " یعنی شیاطین ای دوستوں کو تھیائے طور پر القاء کرتے ہیں کہ وہ لوگ تم ہے جدال کریں۔

صالح عالم: اس طرح کے مختف موارد میں لفظ جدال کا استعال بتارہا بے کہ جدال کے وسیع معنی ہیں جس کے مجموعاً دو قتم کے معنی بیتے ہیں :

(۱) پندیدہ۔ (۲) ناپند۔ لہذا جہال کہیں بھی محف و گفتگو حتی کو واضح و روشن کرنے اور سیح راستہ بتانے کے لئے ہو وہ پندیدہ عمل ہے بلیے بعض موارد میں اس قتم کا جدال واجب ہو جاتا ہے جے امر بالمعرف و نئی از مکر کہتے ہیں اور اگر کی جدال وحث و گفتگو اثبات باطل کے لئے ہو تو قطعاً اس قتم کا جدال ند موم و ناپند ہے۔ لئذا نینجناً ہر قتم کے جدال کو ہم جی میں ناپندیدہ قرار شیں دے گئے۔ بناوٹی عالم: میری روح حدث ہے کہ عبادت کو سیاست سے مخلوط بناوٹی عالم: میری روح حدث ہے کہ عبادت کو سیاست سے مخلوط

تمهارے قوی بازو دیکھ کر خوفزدہ ہو جائیں۔ سب نے ای طرح کیا۔ مشرکین مکہ اطراف کعبہ میں صف منائے نظارہ کررہ تھے۔ جب صدائے "لیدك اللهم لیدك" کی صدائيں مند ہوئيں تو عبداللہ بن رواحہ نے، جو گروہ اسلام كے سردار تھے مشركين كے سامنے رجز پڑھتے ہوئے يہ اشعار كے:

حلو بنی الکفار عن سیله حلو فکل النجو فی قبوله یارب انی مؤمن لقبله انی رأیت الحق فی قبوله یارب انی مؤمن لقبله انی رأیت الحق فی قبوله یعنی اے کافروا رسول خداً کا راسته کھول دو اور یاد رکھو پینیبر اکرم کی رسالت بی کے قبول کرنے میں ہر قتم کی سعادت مخصر ہے، اب پروردگار میں انخضرت کے ہر قول پر ایمان رکھتا ہوں اور ان کے اقوال میں حق پاتا ہوں۔ اس طرح طواف کعبہ میں پینیبر اسلام اور ان کے ساتھوں کے لئے مشرکین کے ساتھ یہ سامنے رہز گوئی اور مظاہرہ قوت و حوصلہ کی دلیل تھی۔ لہذا عبادت کے ساتھ یہ ایک مهم سیاست اسلامی تھی اور مشرکین کی سرکوئی بھی تھی۔ دوسری مثال: جج میں امام حسین کا معاومیہ پر شدیدا عتراض

بھرت کے ۵۸ سال بعد مرگ معاویہ ہے دو سال پہلے تک معاویہ اپنی طغیانی و سرکٹی میں بہت مغرور ہو کر امام علی کے مائے والوں کو بے رحمانہ طور پر قتل عام کردہا تھا۔ امام حبین اس سال جج کو گے اور میدان منی میں تمام بنی ہاشم و اپنے شیعوں کو جح کیا جو تقریباً بزار ہے زیادہ افراد ہوں گے، ان میں بحض اصحاب رسول کے فرزند بھی تھے، امام حبین نے اس اجتماع میں خداکی حمد و ثاء کرنے کے بعد فرمایا: "فان الطاغیة قد صنع بنا و بشیعتنا ماقد علمتم ورایتم."

سیاست اسلای سے دور کریں۔ مثال: جس طرح سیب سے جوس تکال لینے کی صورت میں اس باقی ع ہوئے کو سیب نہیں کما جاتا۔

مناوئی عالم: پنیم اکرم و ائمه معمونان اور ان کے ارجت شاگرو اللہ کے اسوہ و ججت بیں۔ وہ لوگ فظ مناسک فج انجام ویتے تھے اور سیاست سے کوئی سروکار نہیں رکھتے تھے۔

صالح عالم: آپ کی ہے بات دعویٰ بلادلیل ہے کیونکہ بینجبر اکرم وائد طاہر بن اور ان کے برجت شاگرد مناسب موقع سے فائدہ اٹھاتے ہوئے کید کے اطراف میں سیای، اجماعی اور اولی مسائل پر بھی حث کرتے تھے بلحہ ان مسائل کو فاصی اہمیت دیا کرتے تھے جس کی ہم آپ کے سامنے کم اذ کم چار مثالیس پیش کر سکتے ہیں :

پہلی مثال: قبل از فنح مکہ یوفت طواف پینمبراکرم اور ان کے ہر اہروں کی توحیدی عمل

جبرت کے ساتویں سال "صلح حدیبی" کے تحت آپ کو اجازت تھی کہ آپ مناسک عمرہ کے لئے کمہ جاکر تین دن قیام کر سکتے تھے۔ چنانچہ آنخضرت کے دو ہزار مسلمانوں کے ہمراہ کمہ کی طرف روانہ ہوئے، احرام بائد صف کے بعد جب آپ کمہ پنچ تو آفاب نے ہوگ گرم جوشی کے ساتھ آپ لوگوں کا استقبال کیا۔ جب آپ طواف میں مصروف ہوگئے اور بقیہ سلمان آپ کے اطراف میں صف بائد سے طواف کر رہے تھے تو آنخضرت نے اس حساس وقت میں سیای نقط نگاہ کے تحت مسلمان مردوں سے کما کہ تم لوگ ایٹ شانوں کو کھول لو تاکہ مشرکین

ذكر مزيد واضح معلوم بوتا ب جس مين لهام سجادً كا بشام بن عبدالملك طاغوت زمان عد سامنا بوتا ب اور ان ك ورميان مناظره اس طرح بوتا ب:

عبدالملك (یانچوال خلیفه اموی) کے زمانہ میں ان كابیٹا ہشام مراسم ج ك علي مي مكه آيا اور طواف كے دوران جب اس فے جر اسود كو چومنا جاہا تو جعیت کے زیادہ ہونے کے باعث چوم نہ سکا تو جر اسود کے برابر میں بشام کے لے ایک منبر رکھا گیاوہ منبر پر گیا اور طواف کرنے والوں پر جب نگاہ کی توان میں اس کی نگاہ امام سجالا پر بردی جو طواف میں مصروف تھے جب انہوں نے جاہا کہ حجر امود کو چوٹیل تو لوگول نے بڑے اجزام و کمال کے ساتھ آپ کے لئے راستہ کھول ویادان طرح آپ نے بوے آرام سے ججر اسود کو چوماد ای اثناء میں ایک شام ك ريخ والے في بشام سے كماك يد مخض كون بي جس كا لوگ اتا احرام كررب ين ؟ مشام في اين كو نادان سات موت كنايس شين جاندا إي حاس موقع پر فرزوق مای شاعر نے خاندان رسالت کے بارے میں اس مرو شای ہے كما: "ولكنى اعرفه" لعني مين ان كو جانبا مول- شاى كنن لكن لكاكم بيه مخفل كون ے؟ فرزوق نے الم عجاد کے بارے ٹی ایک مفصل قصیدہ پڑھا جو اس اشعاری مشمَّل تفاجو اس شعر ے شروع ہوتا تھا: "ھذالذی تصرف البطحا و طاته. والبيت يعوه والحل والحرم. " ليعني يه وه مخض ب شيح مكه كا مكريزه تك پيجانا -- فان كعب اور حجاز كے بيابان حرم كے باہر اور اندر والے سب اسين جاتے الله بشام نے غصہ میں آگر علم ویا کہ فرزوق کو قید کردیا جائے۔ جب المام جاد نے فرزوق کے قید کی سراکا سٹا تو اس کے لئے وعاکی اس کی ولجوئی کی اور اس کے

العنی معاوید کی رفتار جارے اور جارے شیعوں کے ساتھ جس طرح کی ہے تم اوگ جانے بھی ہو اور و کھتے بھی ہو، میں تم او گون سے پھے باتیں ہو چھتا ہول اگر میں نے می کما تو میری تصدیق کرنا اور اگر جھوٹ بول تو میری تکذیب کرنا۔ لہذا میری بات سنو اور یاد رکھو اور جب مراسم فج ے اینے گھروں کو واپس لوثو تو دوسرول تک اس پیغام کو پنجاؤ کونک میں ڈرتا ہول کہ اگر معادید کا یک کردار رہا توحق مث كرره جائ كا، مكريدك خدادند عالم نور حق كوباق ركح جاب كافرين اے تالیند بی کیوں نہ کریں۔ پھر امام حبین نے حضرت علی اور ان کی اولاد کی مرتزى اور امامت كے سليلے ميں قرآن واحاديث پنجير اكرم سے دلاكل پيش كے اور حاضرين "اللهم نعم. قد سمعنا و شهدناه" كت رب كم بال جم خدا كو كواه منات موے کتے میں کہ ہم نے اے تغیر اکرم سے ساب اور ہم اس کی تصدیق کرتے جی۔ آخر میں امام حمین نے این ساتھوں سے کما: میں حمیس خدا کی فتم دیتا ہول کہ اینے اینے وطن لوٹ کر ان باتوں کو اینے مورد اطمیتان افراد کا سفال كرنا اور ان لوگول كو بھى ميرى اس دعوت سے آگاہ كرنا۔ (اختاج طرى جلد ٢ ص ١٨) يه واقع عبادت ك ساتھ ساك لحاظ سے بھى بھر يور تھا جس ميں معاويد كى سركشى يراعتراض تفا، جس سے معلوم ہوتا ہے كد فح ايرائيمي تما ايك فشك عباوت عی تعیں ہے بلحد اس کے طمن میں مم سائل بھی ہیں جس سے منتج رہبر کی طرف توجہ ولانا اور ظالمان رہبری سے بیز ار کرنا ہے۔ تیسری مثال: امام سجاد کا کنار کعبدا ہے زمانہ کے طاغوت سے مقابلہ تاریخی لحاظ سے مشہور و معروف واقعہ جس سے فی میں سائل سائ کا

جائے لہذا اس جتم کے سائل کا اعمال کی کے ساتھ ساتھ وکر کرنا اسقدر اجیت رکھتا ہے کہ امام باقر اس کی وصیت کررہے ہیں اور اپنا پچھ مال اس کام کے لئے وقف کررہے ہیں۔

# احکام فج عبادت وسیاست کا مجموعہ ہے

اصولاً جب ہم احکام مج پر نگاہ دوڑاتے ہیں تو ہمیں وہ عبادت کے علاوہ عین سیاست معلوم ہوتے ہیں۔

ا۔ مثلاً جب انسان ج کے لئے اجرام باند حتا ہے دو عقید کیڑوں کا تو امیر غریب گورا کالا سب ایک ہی معلوم ہوتے ہیں جس سے ہمیں مسلمانوں کی آلیں میں قوم پر تی و لسانیت و ملک پر سی و غیرہ سے دوری کا درس ملتا ہے جو سیای لحاظ سے بہت اہم ہے۔

1- احکام اجرام میں ہے ہے کہ انسان اجرام کی حالت میں کمی کو بھی کمی محتی کہ انسان اجرام کی حالت میں کمی کو بھی کمی فتم کا آزار نہ پنچائے حتی کہ چھوٹے چھوٹے جانوروں و گھاس وغیرہ تک کو بعنی حالت اجرام میں حشرات تک کو مارنا جرام ہویا جمیں امن و سلامتی کا درس ویتا ہے جو کرنا اسلحہ اٹھانا وغیرہ ان سب کا جرام ہونا جمیں امن و سلامتی کا درس ویتا ہے جو سیاس کاظا ہے بہت مہم ہے۔

"- خاند كعبه كے ساتوں چكروں ميں جب جرالاسود تك پنجيں تو اس پر الم الله على الله على الله الله على الله الله على الله على الله صادق فرماتے ميں: "وهو بمين في الده عبد الله علم الله على الله عبد الله عبد

لئے بارہ بزار درہم مجھے فرزدق نے جب وہ رقم قبول نمیں کی توانام سجاۃ نے اے کھا کہ ہماراجو تم پر حق ہاں کی بنا پر بیر رقم تم ہماری طرف سے قبول کرو۔ بے شک خدا تمبارے مقام معنوی اور نیت نیک سے آگاہ ہے۔ فرزدق نے وہ رقم قبول کی اور بشام کی خدمت میں اشعار کے۔(حار جلد ۳۹ ص ۱۲۷) اس واقعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ امام سجاڈ نے طواف کعبہ کے دوران بھی بشام کی شان و شوکت کا ہر گز لحاظ نمیں کیا بلے فرزدق شاعر جس کا عمل سیای لحاظ سے مم تھا، اس کی ولیو کی اور اس کے لئے دعا کی اور اس بارہ بزار در ہم بھے۔ کیا صحن کعبہ میں اس طرح کی تائید و جمایت کا مقصد سے نمیں ہے کہ جے۔ کیا صحن کعبہ میں اس کا طرح کی تائید و جمایت کا مقصد سے نمیں ہے کہ جے کے پرشکوہ جموم میں سیای طرح کی تائید و جمایت کا مقصد سے نمیں ہے کہ جے کے پرشکوہ جموم میں سیای مسائل کا بھی ذکر کرنا انکہ طاہرین کے نزدیک اچھا عمل قبار

چو تھی مثال: امام باقر "کی سیاسی و صیت محدث کلینتی اپنی موثق سند کے حوالے سے نقل کرتے ہیں کہ امام صادق نے فرمایا کہ میرے والد امام باقر نے مجھے وصیت کی کہ: "میرے مال میں

ے کچھ مال وقف کروینا تاکہ سرزمین منی کے ایام نے میں بھے پر گریہ کیا جائے۔ "(منتی الامال جلد ۲ ص ۵ ک) اب یمال پر بیہ سوال ہوتا ہے کہ امام باقر و نیس کی مدینہ میں میری قبر کے کنارے یا مکہ و منی میں فیر لیام کے میں میرے لئے عزاواری کرائی جائے۔ اس سوال کا جواب بیہ ہے کہ آپ چاہتے تھے کہ ایام کے میں جو لوگ ہر جگہ ہے آکر جمع ہوتے ہیں میدان منی میں تو وہاں عزاواری کرنے کا مطلب بیہ ہے کہ وہاں اس مجلس میں مسلمانوں پر بینی امیہ گزشتہ و حاضر کے ظلم و سنم کو بیان کیا جائے اور ظالم کی شاخت کرائی

#### (AI)

ایمان حضرت عبد المطلب و حضرت ابوطالب ایک شیعه عالم دین کاایک سعودی وہائی ہے اس طرح مناظرہ ہوا: وہائی عالم: تم شیعه لوگ قبر عبد المطلب وابوطالب پر کیوں جاتے ہو؟ شیعه عالم: اس میں کیا حرج ہے؟

وہائی عالم : کیونکہ عبدالمطلب اس وقت فوت ہوئے جب پیغیر اسلام کی عمر آٹھ سال کی تھی۔ رسالت کی ذمہ داری نہیں آئی تھی۔ لہذا اس وقت تک دین توجیدی نہیں تھا۔ لہذا کس ساء پر ان کی زیارت کرتے ہو اور ابوطالب کے بارے میں تو مضور ہے کہ وہ (العیاذ باللہ) مشرک اس دنیا سے گئے اور مشرک کی زیارت جائز نہیں ہے۔

شیعہ عالم: کیا حضرت عبدالمطلب کو کوئی ایک بھی مسلمان مشرک کد سکتا ہے؟ وہ اپنے ہی دور سے خدا پرست سے اور اپنے جد حضرت ایرائیم کی پیروی کرتے سے جیسا کہ المسبت کی کتابول بیں بھی "ابر بہ" کے قصے بیں ہے کہ جب ابر بہہ کی فوج خان کعیہ کو ڈھانے آئی اور عبدالمطلب کے او نؤں پر قبضہ کرایا تو جب آپ اپنے اونٹ چھڑانے کے لئے ایر بہ کے پاس آئے تو ابر بہ نے کہا کہ اپنے او نؤل کے لئے آئے ہو لیکن کعیہ جو تمہاری عبادت گاہ ہے تمہارے دین کی جیاد ہے اس کے بارے بیں کہ رہ ہو توعیدالمطلب نے جواب بیں کہا کہ جیاد ہے اس کے بارے بیں کہا کہ جیاد ہو توعیدالمطلب نے جواب بیں کہا کہ گھر کا مالک جول اس کے اللہ فوان للبیت رہا سیمنعہ " یعنی بیں او نؤل کا مالک جول اس

تو خود بیعت ایک سیای مسئلہ ہے اور خدا سے بیعت کا معنی بیہ ہے کہ ہم تیری بیعت کرتے ہیں کہ تیری بیعت کرتے ہیں کہ تیری راہ میں قدم بوھائیں گے اور تیرے دشنوں سے بیزار رہیں گے۔ مثلاً امریکہ واسرائیل ہے۔

الم منی میں رمی جمرات کرنا خود ایک مهم وسیای مئلہ ہے کہ جم بر قتم کے شیطان سے بیزار بین چاہ شیطان باطنی الجیس ہو یا شیطان خاہری امریکہ و اسرائیل ہوں یعنی گویا ہم اپنے وشنوں کو پیچائیں اور اس میں بھی ہے تھم ہے کہ وہ کنکر حتا شیطان پر گلیں ورند کانی شیں جیں۔

۵۔ قربانی گاہ میں جانوروں کا ذرح کرنا ایثار و فداکاری کا سیای لحاظ سے موا درس ہے۔ اور جیسا کہ ختے ہیں کہ امام زمان مجلد اللہ کعبد کے اطراف میں ظہور کریں گے اور وہیں تین سو تیراہ لوگ آپ کے ہاتھ پر بیعت کریں گے۔(سنن ائن ماجہ جلد ۲ س ۱۸۔ محار جلد ۵۲ ص ۳۱۷)

جیسا کہ اس بارے میں حضرت زہراً کا ارشاد ہے: "جعل الله الحج تشیدا للدین." لین خدائے فج کو دین کے استحکام کے لئے قرار دیا ہے۔(اعیان الثیعہ جاب جدید جلد اول ص۱۳)

اور امام صادق فرماتے ہیں: "لایوال الدین قائما ماقامت الکعبد." لیمن جب تک خانہ کعبد باقی ہے اسلام باقی ہے۔ لبدا اگر نج کے صرف عبادی پہلو کو لے لیا جائے اور اس کے سابی پہلو کو چھوڑ دیا جائے جو تم ترین فلف نج ہے تو کیا ہے دین کے مشخکم ہونے کا سب سے گا؟

جو آپ نے عقیل بن ابل طالب کے بارے میں فرمایا نقل کرتے ہیں :"احیك حبین حیا لفراہتك منی وحیا لما كنت اعلم من حب عمی ابی طالب ایاك "
یعنی میں تم سے دو اختبار سے محبت كرتا ہول، ایک اس رشته داری كی بنا پر بو تہمیں مجھ سے به دوسری اس بات پر كه میں جانتا ہول كہ میرے بچا ابد طالب تم سے محبت كرتے ہیں۔ (استیعاب جلد ۲ ص ۵۰۹ ذخائر العقبی ص ۲۲۲) پنجبر اسلام كى به گفتگو اس بات پر گواہ ہے كہ آپ حضرت ابد طالب كے ايمان كا يقين ركھتے كى يہ گفتگو اس بات پر گواہ ہے كہ آپ حضرت ابد طالب كے ايمان كا يقين ركھتے درنه كافر سے دوستی كا كوئی معنی نہيں ہے جو بيغير عقیل كو ان كی نبست نيادہ عالیہ عنے درنه كافر سے دوستی كا كوئی معنی نہيں ہے جو بيغير عقیل كو ان كی نبست نيادہ عالیہ عنے دراند كو ان كی نبست نيادہ عالیہ عنے درانہ كافر سے دوستی كا كوئی معنی نہيں ہے جو بيغير عقیل كو ان كی نبست نيادہ عالیہ عنے درانہ كافر سے دوستی كا كوئی معنی نہيں ہے جو بيغير عقیل كو ان كی نبست نيادہ عالیہ سے دائی گوئی معنی نہيں ہے جو بيغير عقیل كو ان كی نبست نيادہ عالیہ عن نہيں ہے تھے۔ (الغد ير جلد کے سے سے سے ان آخر كتاب)

مزید وضاحت: افسوس کہ ہمارے برادران اہلمت ناالل سرپرستوں
کی پیروی کرتے ہوئے نسل در نسل حضرت ابوطالب کو کافر ثابت کرتے چلے
آرہ ہیں جبکہ اپنے مراجع کی کابوں سے غافل ہیں جن میں دسیوں روایتیں
ایمان ابوطالب کے تطعی ہونے پر دلالت کرتی ہیں۔ لیکن تعصب و عداوت علی
رکھنے والے ہمیشہ اس کو حش میں ہوتے ہیں کہ کی طرح سے حضرت ابوطالب کو
مشرک ثابت کریں اور یہ کام بنتی امیہ کے ذبانے سے شروع اور اب تک چل رہا
ہے۔ صرف حضرت علی کی وشنی میں ورنہ اگر حضرت ابوطالب حضرت علی کے
والد نہ ہوتے تو شاید یکی لوگ پینجبر اسلام کے مؤمن و صادق چیا اور قریش کی
والد نہ ہوتے تو شاید یکی لوگ پینجبر اسلام کے مؤمن و صادق چیا اور قریش کی

وبائی عالم: اگر ایمان اوطالب اتا روش ہے تو ہمارے علاء کیوں اس بات کو ذکر شیں کرتے ہیں اور اس بات کو مہم رکھے ہوئے ہیں؟ کوبہ کے کنارے آکر وعا کرتے ہیں: "فدایا ہر ایک اپنے گھر میں رہنے والوں کی حفاظت فرما۔ "(شرح سرة حفاظت کرتا ہے تو بھی اپنے گھر حرم ہیں رہنے والوں کی حفاظت فرما۔ "(شرح سرة این ہشام جلد اول ص ۱۵۰ الی ۱۲۲۔ بلوغ الارب آلوی جلد اول ص ۱۵۰ الی ۲۲۳) نیجیاً ان کی وعا قبول ہوئی خدا نے لباہل جیسے مختصر ہے پر ندے کا لشکر بھیجا جنہوں نے اور ہد کے لشکر پر پھر برسابر ساکر ان کو نیست و نابود کردیا جس کے بارے ہیں سورة قبل نازل ہوا اور روایات شیعہ میں آیاہ کہ حضرت علی نے فرمایا: خداکی فتم میرے باپ ابوطالب اور میرے جد عبدالمطلب و ہاشم و عبدمناف ہر گز مت پرست ضین تھے وہ لوگ کوب کی طرف رخ کرکے نماز پر صفح خوادر آئین حضرت ایرائیم فیم کی کرے نماز پر صفح خوادر آئین حضرت ایرائیم کی میں تھے وہ لوگ کوب کی طرف رخ کرکے نماز پر صفح خوادر آئین حضرت ایرائیم کی عمار کردے تھے اور آئین حضرت ایرائیم کی کرائی تاریائیم کا کرتے تھے۔ (کمال الدین ص ۱۰۳ تغیر بر بان جلد ۲ ص ۱۵۵)۔

حضرت ابرطالب کے بارے میں اولاً تو تمام المبیت و علماء شیعہ و تمام ملمانوں کا اس بات پر اجماع ہے کہ آپ مؤمن اس دنیا ہے گئے جیں ابن افی حدید جو اہلمت کے معروف عالم دین جیں نقل کرتے جیں کہ کی نے امام سجاڈ ہے پوچھا کہ کیا حضرت ابوطالب مؤمن تھے؟ آپ نے فرمایا بال۔ کی اور محض نے آگے بودھ کر کما کہ بچھ لوگ تو انہیں کافر کتے ہیں۔ امام سجاڈ نے جواب میں کما کیا لوگ رسول خدا و ابوطالب کو برا کہتے ہیں جبکہ رسول خدا نے باایمان عورت کا کافر سے ذکاح حرام قرار دیا تھا اور اس بات میں تو بالکل شک بی نمیں ہے کہ حضرت فاطمہ بعت اسد اسلام و ایمان میں سب پر سبقت لینے والی پاک وامن خاتون تھیں اور وہ آخری عمر تک حضرت ابوطالب کی جمسری میں رہیں (شرح نج البلاغ ابن افی الحدید جسرت کا کافر کے ایک عمر تک حضرت ابوطالب کی جمسری میں رہیں (شرح نج البلاغ ابن افی الحدید جلات سے اللہ اللہ کا ایک اللہ کا اس قول کو اللہ تا سے اللہ کو اس قول کو اللہ تا ہوں گئی اللہ تھیں اس قول کو اللہ تو اللہ تا ہوں گئی اس قول کو اللہ تا ہوں گئی اللہ تو اس قول کو اللہ تا ہوں گئی اللہ تو اس قول کو اللہ تا ہوں گئی اللہ تو اس قول کو اللہ تا ہوں گئی اللہ تو اس قول کو اللہ تا ہوں گئی ہوں گئی

برادر سنی: ہماری اصلی کتابوں میں حضرت الوطالب کے بارے میں مختلف اقوال نقل میں بعض میں اان کی ایتھے الفاظ میں توصیف کی گئی ہے اور بعض میں ان کی مذمت کی گئی ہے۔ میں ان کی مذمت کی گئی ہے۔

مؤلف: ائد معصومین کی چیروی کرتے ہوئے جو عترت البیت رسول مختے تمام علاء شیعہ اس بات پر متفق ہیں کہ حضرت الوطالب مؤمن ہے۔

بر ادر سنی: اگر ایبا تھا تو جاری کتابوں بیں اس کا ذکر کیوں نہیں ہے؟
مؤلف: حضرت الوطالب کا جرم بیہ تھا کہ آپ حضرت علی کے والد مئے۔ ابدا معاویہ نے وشخی علی بیں وین فروش مسلمانوں کو مسلمانوں کے بیت المال سے ہزاروں وینار دے دے کر حضرت علی کے خلاف جعلی روایات کے دفتر کھولے ہوئے تھے جو زیادہ حدیثیں گھڑ گھڑ کر لاتا تھا اسے زیادہ انعام دیا جاتا تھا۔ بہ شرمی اس حد کو پہنچ چکی تھی کہ الو ہریرہ جیسے کذاب سے نقل کرتے ہیں کہ وہ کتا ہے کہ پیغیم اگرم نے رحلت کے وقت وصیت کی کہ حضرت علی کا ہاتھ کا ادر (شرح نیج البلاغ این افی لحرید جلد اول ص ۱۳۵۸)

براور سن : مورة انعام كى آيت ٢٦ يل پڑھتے ہيں : "وهم ينهون عنه وينسون عنه ... يعنى وہ لوگ دوسرول كو اس سے روكتے ہيں اور خود بھى اس سے ركتے ہيں اور خود بھى اس سے ركتے ہيں۔ لهذا ہمارے بعض مفسرين كے مطابق كچھ لوگ پيغير اسلام كا وفاع كرتے ہے اور يہ آيت حضرت الوطالب جھے افراد كى شان ميں ناذل ہوئى ہے جو كہم اسلام كا ان كے وشمنول ہے وفاع كرتے ہے اور ايمان كى جت سے آخضرت كے دور رہے ہے۔

شیعہ عالم: جیا کہ میں نے پہلے بھی اس بات کی طرف اشارہ کیا کہ یہ دراصل معاوید کی حضرت علی سے وحمی کا متیجہ تھا کہ اس کی دور حکومت سے بی منبروں سے مجدول سے حضرت علی پر نامزا الفاظ کے جاتے تھے اور تقریباً ۸۰ سال تک منبرول سے (العیاذ باللہ) حضرت پر لعن طعن کے جاتے تھے اور آیت کی غدمت میں جھوٹی احادیث گھڑی جاتی تھیں اور حضرت ابوطالب کو کافر فامت كر كے حضرت على كو كافر زاده كے عنوان سے پیش كرنا جائے تھے۔ دوسرا رازیہ تھا کہ حضرت ابدطالب کیونکہ تقیتا دوسروں سے بوشیدہ طور پیغیر اسلام کی حمایت کرتے تھے تاکہ زیادہ سے زیادہ رسالت کے سلطے میں آپ کی مدو کر علیں ای لئے اکثر روایات میں حضرت ابدطالب کو مؤمن آل فرعون واصحاب کف سے تشبید دیا گیا ہے جو این ایمان کو مخفی رکھے ہوئے زیادہ سے زیادہ وین کی خدمت كياكرتے تھے۔ امام حن عكري سے روايت ہے كد خداوند عالم نے پيغير اكرم كو وحی کی کہ: "میں دوگروہ کے ورسعے تماری مدد کرول کا ایک گروہ محفی طوریر تماری مدد کرے گا جس کے مریراہ ابوطالب ہول کے اور ایک اشکار گروہ کے وریع جس کے سریرست علی ہول گے۔ (الحجة على الذاهب ص١٢١)

#### (Ar)

ایمان ابوطالب پر ایک مکالمه مؤلف کتاب کا ایک مدرسه میں کی طالب علم سے ایمان ابوطالب پر مناظرہ اس طرح پیش آیا: (میزان الاعتدال صفحه ۳۹۸) اور خود این مبارک راوی سے نقل ب که سفیان تدلیس کرتے تھے یعنی جھوٹ کو تھ حق کو ناحق سے ملاتے تھے۔ (ترذیب جلد م صفی ۱۱۵) ای طرح سے "حبیب بن الی ثامت" نای راوی بھی کتے ہیں کہ یہ روایت مرسلے ہے اور اس میں ترلیس ہوئی ہے کیونکہ اس روایت میں حبیب سے ائن عباس تک کے راویوں کو حذف کیا گیا ہے۔ (ترذیب جلد ۳ صفحہ ۱۷) اور ابن عباس جیسے مشہور و معروف محض جو حضرت الوطالب کے مؤمن ہونے کا یقین رکھتے تھے وہ کیو نکر ایک روایت کریں گے؟

مطلب چمارم یہ ے کہ آپ کے بھول آیت ندکور صرف ابوطالب کی شان میں نازل ہوئی ہے جب کہ جملہ "بنھون وینسون" میں جمع کے صبغ استعال ہوے ہیں۔ لہذا بعض کی تغیر کے تحت یہ آیت پغیر اکرم کے چاؤل سے متعلق ہے سوائے حضرت جزہ، حضرت عبال اور حضرت الوطالب کے جو مؤمن تھے كيونك وينجبر أكرم ك وس چا تھے۔ جن ميں سے نتين چاليعني (١) حزة ، (٢) عباسً (٣) الوطالب مؤمن تقي جواس آيت يس شامل نيس بيل

مزید وضاحت: خود پیغیر اسلام مشر کین ے دوری اختیار کرتے تھے جے خود الدلب سے دوری جو کہ خود رسول خداً کا بچا تھالیکن حصرت الوطالب کا ہیشہ احرام کرتے تے اور جس سال جفرت اوطالب کا انتقال ہوا۔ آپ نے اس سال کو "عام الحزن" یعنی غم کا سال قرار دیا اور آپ نے حضرت الوطالب کے تشکیع جازے من قربایا: "واحزنال علیك كنت عبدك بمتزلة العين من الحدقة الووح من الجسد " يعن اے ميرے والد بيل آپ كے مرتے ے كى قدر مؤلف: اولاً لو بم يه كيس ع كداس آيت كيد معنى نيس بي جو آپ نے کئے ہیں ٹائیا اگر یہ معنی مجھے بھی مان لئے جائیں تو اس پر کیا دیل ہے کہ ال گروه مین حفرت ابوطالب بھی شامل ہیں؟

بر اورسنى: اس پر دليل روايت سفيان تورى ب حبيب بن افى الت \_ ك ان عباس في كماك يد آيت حفرت الوطالب كي شان مين نازل مولى ب جو يغيبركا وفاع كرت تھے ليكن خود اسلام سے دور تھے۔ (تفيران كثر جلدا ص١٢٨) مؤلف: آپ کے جواب میں مجورا جمیں یمان چند مطالب ذکر کرتے

مطلب اول میا کہ آیت کے معنی جو آپ نے گئے ہیں وہ نمیں بلعد آیت کے قبل وبعد کے جملات سے آیت کے معنی یہ ہوتے ہیں کہ وہ کافرین جو لوگوں کو پیغیبر اکرم کی پیروی سے روکتے تھے اور خود بھی پیغیبر اکرم سے دور رہے تھے۔(الغدیر جلد۸)

مطلب دوم ہے کہ جملہ "بنسون" کے معنی دوری کے ہیں جب کہ حضرت العطالب ميشه يغيم اكرم ك ساتھ رہتے تھ، ان سے دور نميں

مطلب سوم بدروایت سفیان توری جس کی نسبت این عباس کی طرف دی گئ ہے کہ انبول نے کما ہے کہ یہ آیت حضرت العطالب کی شان میں چند وجوبات کی منایر نازل ہوئی ہے۔ یہ روایت سمجھ نمیں ہے۔ ایک وجہ تو یہ ہے کہ سفیان توری حی کے خود علاء المست کے نزدیک غیر موثق افراد میں سے ہیں۔ المست كى طرف سے ٢٣ احاديث اور شيعول كے ذريع ١٩ حديثيں نقل موكى الله منهاج البراعة جلد٢ ص ٣٥٠)

اب ذرا اس مناظرے کو ملاحظہ کریں جو ایک طالب علم اور مولانا کے رمیان ہوا:

طالب علم: ہم نے سا ہے کہ الم علی نے جو الکو تھی فقیر کو دی تھی کافی گرال قیت محقی مثلاً تفیر ربان جلد اول صفحه ۴۸۵ میں ہے کہ اس الگو محقی کا کلینہ یا قوت سرخ کے پانچ مثقال ہے منا ہوا تھا جو کافی قیت رکھتا تھا۔ لہذا حضرت على يد الكو تفى كمال ع لا ع تق ؟ كيا حضرت على حجل يرست تق ؟ كيا اتنى مبقی الکو کھی پیننا اسراف نہیں ہے اور دوسری طرف الی نبت تو امام علی کی طرف دینا بھی سیجے شیں ہے کیونکہ آپ بوشاک و مسکن اور زندگی بوی سادگی ہے الزارة من عنه جيماك آپ فود فرمات مين: "فوالله ماكنوت من دنيا كم تبرا ولا دخرت من غنائمها وفرا ولا اعودت لبالي ثوبي طموا ولا حزت منارضها شبرا . ولا اخذت منه الالقوت اتان دبرة . " يعنى خداكى فتم يس لے تماری ونیا سے سونا جاندی کھ جمع نہیں کیا اور دنیا کے بڑو تول و محمول میں سے ے ذرہ مرار بھی مال جمع منیں کیا اور اس پیوند گلے لباس کا کوئی بدل جمع منیں کیا ے اور ایک بالث کے برار کھی زمین نہیں لی ہے اس ونیا سے سوائے مختر خوراک کے اور کھے نیس لیا ہے۔( سی البلاعد نامہ ٣٥)

مولانا: برسب باتی کہ آپ کی اگو تھی گرال قیت تھی بے بیاد ہیں۔ روایات متعدد اور سورۃ مائدہ کی آیت ۵۵ جو آپ کی شان میں نازل ہوئی ہے ہر گز منگین ہوں، میں آپ کی آنکھوں کی محدثدک تھا، میں آپ کے بدن میں روح کی مانند تھا۔ (الغدیر جلدے ص ٣٠٣) کیا تیغیم آکرم کے یہ شایان شان ہے کہ وہ کسی مشرک کے بارے میں ایسے الفاظ کہیں، اس کے مرنے پر خمگینی کا اظہار کریں جب قرآن میں کئی آئیتیں ہیں جو اس بات پر گواہ میں کہ آپ مشرکین سے میزار رہنے تھے۔

### (Am)

كيا حضرت على كرال قيت الكوسطى بينت تهي ؟

سورة باكره كى آيت ٥٥ ين پر صحة بين: "انما وليكم الله و رسوله والندين آمنو الذين يقيمون الصلوة ويؤتون الزكوة وهم داكعون." يتن ب شك تمهارا مر پرست و رجر خدا اور اس كا رسول اور وه لوگ بين جو تمازكو قائم كرتے بين اور حالت ركوع بين ذكوة دية بين- روايات متواتره عيد و كن ب كرتے بين اور حالت ركوع بين ذكوة دية بين- روايات متواتره عيد و كن ب كردي بيات مسلم ب كه بير آيت الم على كى شان بين نازل جوئى ب اور ان كى ولايت و ربيرى پر دلالت كرتى به اور بير آيت اس وقت نازل جوئى جب حضرت على مجد بين نماز پره رب تي ، مجد بين ايك فقير آيا اور سوال كيا جب كسيد مي باتي كى قائو بين على اثاره كيا، سائل نزديك آيا اور اگو شى باتي اتن اتن كي فير ايك قور آيا اور اگو شى باتي اتن اتن كرك في باتي اتن ركوع بين بي خوان زگوة فقير كو اتنار كر لے گيا۔ اس طرح حالت ركوع بين آپ نے اگو شى بعوان زگوة فقير كو دى، جس كے نتي بين نذكوره آيت آپ كى شان بين بازل جوئى۔ (غاية الرام بين دئي، جس كے نتي بين نذكوره آيت آپ كى شان بين باذل جوئى۔ (غاية الرام بين

اس فتم کی کوئی بات نمیں ہے کہ آپ کی انگو تھی گرال قیت تھی۔ اگر اس فتم کی کوئی روایت ہے۔ نیادہ تر اختال ہے کہ الی کوئی روایت ہے۔ نیادہ تر اختال ہے کہ الیک حدیث معاویہ کے دور حکومت میں حضرت امام علی کی شان گھٹائے کے لئے گھڑی گئی ہو۔

طالب علم: جو بھی ہوانگو تھی کو اتنی قیمتی تو ہونا چاہئے کہ ایک فقیر کو سیر کر سکے درنہ اس میں ایک فقیر سیر نہیں ہو سکے گا۔

مولاتا: دراصل وہ اگو تھی جیسا کہ تاریخ بین آیا ہے کہ "مروان نن طوق" نای مشرک کی تھی جو آپ نے جلگ بین فتح پانے کے بعد مال غنیمت کے طور پر اتار کر پیغیر اکرم کو لاکر دی تھی۔ پیغیر اکرم نے علم دیا تھا کہ اس مال غنیمت بین ہے وہ اگو تھی علی کی ہے کیونکہ آپ جانے تھے کہ علی بعوان ابین اس اگو تھی کو اٹھا کیں گے اور موقع مناسب پر مستحق کو دے دیں گے۔ لہذا جب اس اگو تھی حوزت علی نے فریدی ہی نمیں تھی تو اسراف بھی صادق نہیں آگے وہ اگو تھی حادق نہیں آگے۔

طالب علم: حضرت علی کے بارے نقل کیا جاتا ہے کہ آپ نمازین اس قدر حضور قلب ہوتے تھے کہ جنگ صفین میں لگنے والا تیر حالت نمازین آپ کے ویرے نکالا گیا گر آپ متوجہ تک نہ ہوئے۔ اگر یہ صحیح ہے تو آپ کس طرح حالت رکوع میں فقیر کی آواذکی طرف متوجہ ہوئے اور اے انگونٹی دکا؟

مولانا: جولوگ اس فتم كا اشكال كرتے ہيں وہ اس نكت سے غاقل ہيں كه ضرورت مندكى آواز كو خنے اور اس كى مدد كرنے بين اس كى طرف توجه كا

عناج نہيں باعد يہ مين خداكى طرف توج كرنا ہے۔ على تماز ميں خود سے ميكانہ خين باعد يہ مين اور اس بات كو بھى مد نظر ركھتے ہوئے كہ خلق خدا سے لا پروائى خدا سے لا پروائى ہے۔ بہ عبارت ديگر حالت نماز ميں ذكوة كا دينا عباوت كے ضمن ميں عبادت ہے اور جب روح عباوت ہو تو وہ مسائل مادى و مخصى كى طرف توج كى مختاح نہيں مگر اس چيز كى طرف توج كرنا جس ميں رضائے اللى ہو جو عبادت روحى كے متات ميں مگر اس چيز كى طرف توج كرنا جس ميں رضائے اللى ہو جو عبادت بوقى كے ماتھ سازگار ہو۔ البت يہ بات ياد رہے كہ خداكى عبادت ميں غرق ہوجانے كا يہ مطلب نہيں ہے كہ اپنے احساسات كو اپنے اختيار سے ديدے باعد اپنے اراوے سے خداكى داہ ميں انجام پانے والى ہر شے كى طرف متوجہ رہے اور اپنے اراوے سے خداكى داہ ميں انجام پانے والى ہر شے كى طرف متوجہ رہے اور جس ميں خداكى درضانہ ہواس سے بچارہے۔

## (۸۴) کیوں نام علی قرآن میں شیں ہے؟

کھے شیعہ و نی علاء کے درمیان مجلس گرم تھی، ندہب اسلام کی حقانیت پر ہر فتم کے تعصب سے دور حس نیت کے ساتھ حث و گفتگو ہو رہی تھی کہ ایک نی عالم اول اٹھے کہ اگر علی پیغیر کے خلیفہ بلافصل ہیں تو ضروری تھا کہ بیہ مطلب نام علی کے ساتھ قرآن ہیں ذکر ہوتا تاکہ مسلمانوں کے درمیان اختلاف شہوتا۔

شیعہ عالم : کمی بھی صالی رسول کا نام قرآن بیں نمیں آیا سوائے " "نیدان حارث" کے جو اددواج پیفیر اکرم کی مناسبت میں ذکر ہوا ہے۔ (سورة یعتی جو رسول تمہارے لئے لاکیں اے لے اواور جس ہے وہ منع کریں اس ہے رکے ربواور حدیث تقلین کے مطابق بھی جے تمام مسلمان مائے ہیں کہ پیغیراکرم سے فرمایا: "میں تمہارے در میان دو گرافقدر چیزیں چھوڑے جارہا ہوں ایک قرآن اور دوسرے میرے المبیت "اور آپ کی اکثر روایات کے تحت: "میں دو چیزیں چھوڑے جارہا ہوں ایک قرآن دوسری سنت۔ " تو سنت یعنی آپ کے فرمان کو سیس اور قبول کریں ای فرآن دوسری سنت۔ " تو سنت بعی کے تحت آیات ذکورہ سیس اور قبول کریں ای لئے ہم کہتے ہیں کہ پیغیرگی سنت بی کے تحت آیات ذکورہ امام علی کی شان میں نازل ہوئی ہیں۔ ابدا قرآن مجیدالم علی کو پیغیر کا جائشین بلافسل قرار دے رہا ہے آگر چہ بعض مصلحتوں کے تحت حضرت علی کا نام قرآن میں نمیس قرار دے رہا ہے آگر چہ بعض مصلحتوں کے تحت حضرت علی کا نام قرآن میں نمیں آیا۔ جس طرح پورے قرآن میں صرف چار جگہ نام محر آیا ہے اور ایک جگہ نام احمر آیا۔ جس طرح پورے قرآن میں صرف چار جگہ نام محر آیا ہے اور ایک جگہ نام احمر آیا۔ کیورے کیا گیا ہے۔

(۸۵) مذہب تشیع کی پیروی صحح ہے

شیعہ عالم دین سے کہتے ہیں کہ ان پانچ نداہب بینی حقی و حنبلی و مالک و شافعی و جعفری میں ہے تمس کی پیروی کرنا صبح ہے؟

شیعہ عالم: اگر انصاف کی رعایت کرو تو ندجب جعفری کی پیروی کرو کیونکہ ندجب جعفری مکتب امام جعفر صادق اور ابلیت پیغیر سے لیا گیا ہے اور بیہ بات بیتی ہے کہ امام صادق احکام اسلام کو قرآن و سنت رسول اکرم سے لیتے تھے اور گھریں جو ہودومروں کی نبیت گھروالے اس سے زیادہ آگاہ ہوتے ہیں۔ الزاب آيت ٢ م فلما قضى زيد منها وطرا زوجناكها.)

سنی عالم: جس طرح ایک تھم فری کی مناسبت میں زید کا نام ذکر ہوا الازم تھاکہ علیٰ کا نام ایک تھم اصلی و مہم امامت کے عنوان سے ہی ذکر ہوتا۔
شیعہ عالم: اگر حضرت علیٰ کا نام قرآن میں ذکر ہو جاتا تواس بات کو ہد نظر رکھتے ہوئے کہ آپ کے دعمٰن کا فی تھے، ایک توالیے ہی اس زمانے میں قرآن کم تھے آپ کے دعمٰن قرآن کو تحریف کرتے ہوئے آپ کے نام کو قران سے نکال ویے الیزا بہتر تھا کہ پیغیر اکرم آپ کے اوصاف کے ساتھ آپ کی رہبری کا اعلان کرتے اور جیبا کہ قرآن کی روش بھی ہے ہے کہ کلی مسائل کو ذکر رہبری کا اعلان کرتے اور جیبا کہ قرآن کی روش بھی ہوتے ہیں۔
کرتا ہے جس کے مصادیق خود پیغیر کے ذریعے مشخص ہوتے ہیں۔
کرتا ہے جس کے مصادیق خود پیغیر کے ذریعے مشخص ہوتے ہیں۔
کرتا ہے جس کے مصادیق خود پیغیر کے ذریعے مشخص ہوتے ہیں۔

شیعہ عالم : رسیوں بائے کئی سو آیتیں قرآن میں وصف علی کے بارے میں نازل ہوئی ہیں۔ مثلاً سورۃ ہائدہ ۵۵ میں آیت اطاعت، سورۃ نباء ۵۹ میں آیت اطاعت، سورۃ نباء ۵۹ میں آیت مباہلہ، سورۃ آل عران ۱۱ میں آیت تطبیر، سورۃ احزاب ۳۳ میں آیت اعلان غدیر، سورۃ ہائدہ ۱۱ میں آیت ازرار، سورۃ شعراء ۱۱۳ میں آیت مودت، سورۃ شورئ ۳۳ میں آیت اکمال وغیرہ۔ (جس کی مزید تفصیل کتاب دلائل الصدق جلد ۲ کے صفحہ ۱۳۳ میں رجوع کریں) جن میں سے ہر آیک آیت شیعہ و کی معتبر روایتوں کے ذریعے امام علی کی تیغیر اسلام کے بعد بلافصل خلافت و رہبری کے بارے میں نازل ہوئی ہیں اور اس بات کی طرف بھی متوجہ رہتے ہوئے کہ قرآن بارے میں نازل ہوئی ہیں اور اس بات کی طرف بھی متوجہ رہتے ہوئے کہ قرآن ارشاد قرماتا ہے: "و ماانا کم الوسول فخذوہ و مانھا کم عنه فائتھوا." (سورۃ حشرے)

سارے خداہب پر مرتری رکھتا ہے کیونکہ جب اس فدہب کے سرپرست حضرت علی ہوں جو رسول اکرم کے بعد دین اسلام کے بارے میں باقی سب سے زیادہ آگاہ ہوں تو بہتر ہے کہ دوسرے غداہب کی طرح اس غدجب کی بھی چیروی کی جائے۔(فی سیبل الوحدة الاسلامیہ ص ۵۲)

### (AY)

قبور کو ویران کرنے کے سلسلے میں مباحثہ

ائمتہ بھیع کی قبور جو وہاندں نے شرک و حرام کے فتوں سے (سن مرس ایک شیعہ اور وہائی کے مرس ایک شیعہ اور وہائی کے درمیان مید مناظرہ ہوا:

شیعہ : کیوں ان قبور کو ور ان کیا کیوں ان کی بے حرمتی کی گئی ہے؟ وہائی : کیا آپ علی کو جانتے ہیں؟

شیعہ: کیوں نہیں وہ تو جارے اول امام اور رسول آکرم کے خلیفہ

وہائی: ہماری معتبر کتابوں (صحیح مسلم جلد ۳ ص ۱۱۔ سنن ترفدی جلد ۲ ص ۲۵۱۔ سنن ترفدی جلد ۲ ص ۲۵۱۔ سنن ترفدی جلد ۲ ص ۲۵۹۔ سنن نسائی جلد ۴ ص ۸۸) میں اس طرح نقل ہے: " یکی وابو بحر و زہیر و تحیح ہے اور وہ سفیان ہے اور وہ حبیب ہے اور وہ الی وائل ہے اور وہ الی الهیان اسدی ہے اور یہ حضرت علی ہے کہ آپ نے الی الهیاج ہے فرمایا: "کیا میں اسدی ہے اور یہ حضرت علی ہے کہ آپ نے الی الهیاج ہے فرمایا: "کیا میں تمہارے برووہ کام کروں جو رسول خدا نے میرے برد کیا تھا؟ وہ سے کہ تصاویم

# شيخ محمود شلتوت كا تاريخي فتوكل:

ندب جعفری جو شیعہ فرہب کے نام سے مضور ب یہ ایا فدہب ب ك جس كى يروى كرنا تمام المحت ك غداب كى طرح جائز بالندا تمام مسلانول ك لئ ضرورى ب ك وه اس بات ے أكاه ريس اور ب جا بعض نداہب ے تعصب كرنا چھوڑ ديں۔ تمام ندابب كے يوے علماء مجتد ہيں اور ان كے فتے خداکی بارگاہ میں قبول میں اور جو افراد مجتند شیں میں وہ ان بوے علماء کی تقلید كر كت ين - احكام اسلام مين ان كر دي فتوول ير عمل كرين طاب عبادات ك مائل ہوں یا معاملات کے سائل۔ (رسالة الاسلام طبع دارالتر یب مصر) اس كے بعد يوے بوے اساتذہ مثلاً دانش كاہ الازہر كے سابق استاد محد فخام اور قاہرہ كى ماجد کے سریرست عبدالرحمٰن النجاری اور مصر کے زیروست استاد و مصنف عبدالفتاح وعبدالمصود جيم يزرگان و علماء في فيخ محود شلتوت كي اس مسئلے ميس تائد کی ہے۔ (خدا شیخ محود شاتوت پر رحمت کرے کہ انہوں نے اس اہم مطلب كو اجميت ديتے ہوئے اتنى بهادرى و شجاعت و جمت سے بيد فتوى دياك مذجب شيعد بارہ امای ندہب فقتی اسلامی ہے جو قرآن و سنت کے تحت عمل کرتا ہے اور اس ند ب کی پیروی جائزے۔)

عبد الرحمٰن النجارى: مريرت ساجد قابره كتے بيں كه شخ علاءت جو امام و مجتد بيں ان كے ديئے موئ فقے كے مطابق رائے ديتے بيں كه جو عين حقيقت بــ

عبدالفتاح و عبدالمقصود: لكه بين كه ندب شيعه باره اماي جو

کو بالکل محو کردیا کرو اور قبور کو زمین کے مساوی بنایا کرو۔"

شیعہ: یہ حدیث سند و دلالت کے اعتبارے ضعیف و کمزور ہے سند

کے لحاظ ہے اس طرح کہ وکع و سفیان و حبیب بن ابی ابت اور ابی وائل جیسے افراد
مورد اطمینان شیں ہیں۔ مثلاً احمد صبل وکع کے بارے ہیں لکھتے ہیں کہ اس نے
پانچ سو (۵۰۰) احادیث ہیں خطاکی ہے۔ (تہذیب التہذیب جلداا ص ۱۲۵) اور ائن
مبارک ہے نقل کیا جاتا ہے کہ سفیان ٹوری مناوث ذیادہ کیا کرتے ہے۔ لیمن ناحق
کو حق کی شکل میں پیش کرتے اور جب مجھے دیکھتے تھے تو شرما جاتے تھے۔ (تہذیب
التہذیب جلد سم میں ۱۱۱) حبیب بن ابی ابت کے بارے میں ابو حیان لکھتے ہیں کہ یہ
عاحق کو حق کا جلوہ وے کر چش کیا کرتے ہے۔ (تہذیب التہذیب جلد سم
م ۱۵ کا اور ابی وائل کے بارے میں لکھتے ہیں کہ یہ ناصی اور منحرف انسان تھاجو
و مشمیٰ علی رکھتا تھا۔ (شرح شج البلانہ ابن الحدید جلد میں مورد)

قابل توجہ بات یہ ہے کہ تمام کتب صحاح ششگانہ اصل تنن نے اس روایت کو ابوالہیاج ہے مطلب خود اس بات کی حکایت کرتا ہے کہ وہ اہل حدیث اور قابل الحمینان نہیں تھا۔ لہذا نہ کورہ حدیث شد کے لحاظ ہے قابل الحمینان نہیں تھا۔ لہذا نہ کورہ حدیث شد کے لحاظ ہے قابل الحمینان نہیں ہے اور دلالت کے لحاظ ہے لفظ "مشوف" جو حدیث نہ کور میں استعال ہوا ہے وہ لغت کے اعتبار لیے ایک بلندی مکان کو مکان دیگر پر بیان کرنے کے لئے آتا ہے۔ لہذا بید لفظ ہر فتم کی بلندی کو شامل نہیں کرے گا اور لفظ "سویته" لغت میں ماوی قرار دینے کے معنی میں استعال ہوتا ہے اور کئی میڑھی چیز کو سیدھی کرنے کے لئے استعال ہوتا ہے اور کئی میڑھی

نہیں ہیں کہ ہر فتم کی بلند قبر کو دیران کرو اور و پے بھی قبور کو زمین کے مساوی

کریا سنت اسلام کے منافی ہے کیونکہ تمام فقیماء اسلام قبر کو زمین سے ایک بالشت

اونچا رکھنے کے مستحب ہونے کو کہتے ہیں۔ (الفقہ علی المذاہب الاربعہ جلد اول

صفحہ ۴۲۰) ایک دوسرا اختال ہے ہے کہ لفظ "سویته" سے مراد ہے کہ قبر کے

اوپری جھے کو مساوی رکھونہ کہ مجھلی کی پشت اور اونٹ کی پشت کی مانند۔ جیسا کہ

برے برے علماء المست مثلًا مسلم نے اپنی صبح اور ترفدی و نسائی نے اپنی اپنی سنن

میں اس حدیث سے کہی معنی مراد لئے ہیں۔

نتیجہ سے لکلا کہ اس حدیث میں تین اختال ہوئے: (۱) قبر کو ویران کرنا۔
(۲) قبر کو زمین کے برابر کرنا۔ (۳) قبر کے اوپری جھے کو مساوی قرار وینا۔ جن میں اختال اول و دوم تو صحیح نمیس ہیں۔ اختال سوم صحیح ہے۔ لیذا حدیث ندکور دلالت کے اعتبار سے ہر گز قبر کے ویران کرنے پر دلالت نمیس کررہی۔ (اقتباس و تلخیص از کتاب آئین وہابیت ص ۵۲ تا ۱۲۲)

اب ہم یمال پر ایک چیز اور اضافہ کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ اگر امام علی قبور کے ویران کرنے کو لازم جانے تھے تو کیوں؟ اپنے دور خلافت بیس انبیاء و اوصیاء کی قبور جو بیت المقدس وغیرہ بیس تھیں ویران نہیں کیا جس کی مثال تاریخ بیس کمیں بھی نہیں ملتی اور عصر حاضر میں اگر وہائی لوگ قبور کو ویران کرنے کے قائل میں تو کیوں قبر پیغیر اکرم و قبر الویجر و عمر کو ویران نہیں کرتے ؟

وہائی : قبر نبی و قبر عمر والو بحر کو خراب نہ کرنے کی علت ہے ہے کہ ال قبور اور نمازیول کے درمیان دیوار ہے تاکہ نمازی لوگ ان قبور کو قبلہ قرارت ویں

اور ان قبور پر سجدہ ند کریں۔

شیعہ: یہ کام تو ایک دیواریا کسی بھی حاکل چیزے ممکن تھا مزید سبر
گنبد کی ضرورت نہیں تھی اور اسکے اطراف میں گلدستوں کی ضرورت نہیں تھی۔
وہائی: میں آپ ہے ایک سوال کرتا ہوں کہ آیا ہمارے پاس قران ہے
کوئی دلیل ہے کہ اولیاء اللہ کی قبور کو مجلل و ضرت کو فیرہ ما کیں ؟

شیعه : اولاً تو یه ضروری سیس که بر چیز حتی که مخبات وغیره بھی قرآن میں ذکر ہوں۔ اگر ایبا ہوتا تو قرآن کئی برابر وزن کا حاصل ہوتا۔ ٹابیا قرآن یں اس موضوع کی طرف اشارے ہوئے ہیں۔ مثلاً سورة فج کی آیت ٣٢ ش ير مح جي ك : "ومن يعظم شعائر الله فانها من تقوى القلوب " يعني جو يشي شعار الی کی تعظیم و احرام کرے ہے ان کے قلوب کے تقوے کی نشانی ہے۔ لفظ شعار شعیرہ کی جمع ہے جس کے معنی نشانی کے بیں اور اس آیت میں مراد وجود خدا کی نشانیاں نہیں ہیں کیونکہ بوری کا تنات خدا کے وجود کی نشانی ہے بلحد اس آیت میں مراد وین خدا کی نشانیاں ہیں۔ (تقبیر مجمع البیان جلد م س٨١) اور مروه چيز جو دین خدا کی نشانی ہو اس کا احرام تقرب خدا کا موجب بنتا ہے۔ اب ہم کتے ہیں کہ انبیاءً واوصیاءً واولیاء خدا علیهم السلام جو لوگوں کو خدا کی طرف دعوت دیتے تھے ان کی قبور وین خدا کی نشانیاں ہول گی۔ اب اگر ہم ان کی قبور کو عالیشان مائیں اور ان کی ترکین کریں تو ہم نے گویا دین خدا کی نشانیوں کی تعظیم کی ہے۔ لہذا قرآن میں جو کام خدا کے زویک پندیدہ قرار دیا گیا ہے جم نے اس کو انجام دیا ہے۔ قرآن میں دوسری عبد سورة شوری کی آیت ۲۳ میں ارشاد ہوا: "قل لا استلکم

علیہ اجواالاالمودہ فی القربی "اس آیت کی موجودگی میں اگر ہم پینیمراکرم کے المبیت کی قبور کو مزین کریں تو کیا ہم نے کوئی خلاف شرع کام انجام دیا ہے؟ جس کا جواب یقینا نفی میں ہوگا۔ مثال کے طور پر اگر قرآن مجید کا ایک پارہ بھی کمیں خاک آکود زمین پر پڑا ہو اور ہم اے فورانہ اٹھا کمی تو کیا ہے اس کی تو بین نمیں؟ اگر فرض کریں کہ تو بین نمیں بھی ہے تو کیا اس کو ایک خوصورت غلاف میں لپیٹ کر کمی محفوظ جگہ پر رکھ دیں جمال ان پر گرد وغیرہ نہ پڑے تو کیا ہے بہتر نمیں؟ وہائی : آپ نے جو ہے سب با تین کمیں بہت اچھی ہیں، مگر قرآن نے وہائی : آپ نے جو ہے سب با تین کمیں بہت اچھی ہیں، مگر قرآن نے اس مسئلے میں صراحتا کھی نمیں کما۔

شیعہ: قرآن میں اصحاب کف کے بارے میں آیا ہے کہ جب ان کو لوگوں نے غار میں پناہ کی تو وہیں گری نیند سوگئے۔ وہاں کے لوگ جب ان کی حلاش میں اس غار تک بہنچ تو یہ لوگ اس جگہ کی شکل و صورت کے بارے میں نزاع کرنے گئے۔ ایک گروہ کنے لگا کہ اس جگہ کو قبر نماہنا کیں۔ لیکن دوسر اگروہ جو ان کے راز ہے آگاہ تھا کہنے لگا: "لنتخذن علیهم مسجدا." (سورة کف ان کے راز ہے آگاہ تھا کئے لگا: "لنتخذن علیهم مسجدا." (سورة کف آیتا) یعنی ہم ان کے مدفن کی جگہ مسجد منائیں گے۔ قرآن نے ان دونوں آگروہوں کے نظر یے کو بغیر اعتراض کے نقل کیا ہے۔ اگر یہ دونوں نظر یے یاان میں سے کوئی ایک غلط یا حرام ہوتا تو قرآن قطعا اے ذکر ضیں کرتا۔ ہم حال یہ دونوں نظر یے ایک طرح ہے اولیاء خدا کی قبور کے احترام پر دلالت کرتے ہیں دونوں نظر یے ایک طرح ہے اولیاء خدا کی قبور کے احترام پر دلالت کرتے ہیں اور شین آیات نہ کورہ (ا)آیت تعظیم شعائر۔ (۲)آیت مودت۔ (۳)لوگوں کے نظر ہے۔ قبور اسحاب کف کے مشلط میں اولیاء غدا کی قبور کو مزین منانے کے نظر ہے۔ قبور اسحاب کف کے مشلط میں اولیاء غدا کی قبور کو مزین منانے کے نظر ہے۔ قبور اسحاب کف کے مشلط میں اولیاء غدا کی قبور کو مزین منانے کے نظر ہے۔ قبور اسحاب کف کے مشلط میں اولیاء غدا کی قبور کو مزین منانے کے نظر ہے۔ قبور اسحاب کف کے مشلط میں اولیاء غدا کی قبور کو مزین منانے کے نظر ہے۔ قبور اسحاب کف کے مشلط میں اولیاء غدا کی قبور کو مزین منانے کے نظر ہے۔ قبور اسحاب کف کے مشلط میں اولیاء غدا کی قبور کو مزین منانے کے

اوتے ہیں۔

شیعہ عالم: اس طرح کی کوئی چیز تاریخ میں شیں آئی ہے کیونکہ خود آپ کے بردگ علاء مثل انن صبائح ماکلی(الصول المبمہ ص۱۱)، سنجی شافعی(نورالابصار ص۲۷)، و خمید من افی طلحہ شافعی(فرالابصار ص۲۷)، و خلیجی(کفایہ الطالب ص۲۱۱۱)، و محمد من افی طلحہ شافعی(مطالب السؤل ص۱۱) کتے ہیں کہ: "لم یولد فی الکعبة احد قبله." یعنی علی سے پہلے کعبہ میں کوئی پیدا نہیں ہوا جبکہ حکیم من حزام سن و سال ہیں حضرت علی سے بردے تھے اور یہ حضرت علی کے جیز چالاک کیٹ پرور و شنول کی سازش سے کہ آنخضرت کے اس انتیاز ولادت خانہ کعبہ کو اس طرح سے جھوٹ یول کر اگول کے ذبنول سے منادیں۔

سی عالم: خانہ کعبہ میں ولادت ہوناس مولود کیلئے کیبااتمیاز وافتخارہ؟
شیعہ عالم: اگر کسی عورت کے بطور اتفاق کسی مقدس جگہ پر چہ ہوتا
ہو تو اس میں بقینا کوئی افتخار شمیں ہوگا۔ لیکن اگر خداو تد عالم کی طرف ہے اس کی مدد ہو اور عزایت و کرایات خاص اس آنے والی کی شائل حال ہو اور اس کو خود خدا مقدس جگہ کعبہ جمیعے مکان میں خصوصی دروازہ بناکر بلائے تو یہ چیز اس عورت اور اس چے کے عظیم مقام و منزلت اور اس کی طمارت فوق العادۃ پر دلالت کرتی ہیں۔ ابرذا ولادت حضرت علی خانہ کعبہ میں اس بات کی نشاگر ہے۔ چنانچہ دایوار کے شگاف ہونے کا مجزہ اور فاطمہ بنت اسد مادر حضرت علی کا بلا خوف اس میں داخل ہونا، یہ ان کی فضیلت و کرامت پردلالت کرتا ہے۔ (دلائل العدق جلداص ۱۹۸۸)
ان کی فضیلت و کرامت پردلالت کرتا ہے۔ (دلائل العدق جلداص ۱۹۸۸)

الحباب پر ولالت کرتے ہیں۔ (اقتباس از کتاب آئین وہابیت ص ۳۳ الی ۳۸)

آخری بات بید کہ بھش کتب تواریخ یاروایات میں جو تبور کو منانے سے منع مواہ وہ صرف اس وجہ ہے کہ اولیاء خداکی قبور عبادت گاہ و مجدہ گاہ قرار نہ باکیں۔ لیکن اگر کوئی بندہ مؤمن خدا پرست پورے خلوص کے ساتھ خدا کے صالح بندگان کی قبور کے کنارے تماز پڑھے تو یہ شرک نمیں ہے بلحہ خدا پرستی میں اور نیادہ خلوص و تاکید کا باعث ہے۔

#### $(\Lambda L)$

امام على مولود كعبه بين

اشارہ: الم علی کی زندگی کے بے نظیر افغارات و امتیازات میں سے
ایک آپ کا کعبہ جیسے مقد س مقام میں متولد ہونا ہے اور یہ موضوع تاریخ شیعہ و
عنی کے لحاظ ہے قطعی ہے۔ جیسا کہ علامہ ایٹی اپٹی کتاب الغدیر کے چھٹی جلد
میں اس موضوع کو اہلمت کی مولہ اصلی کتابوں سے ذکر کیا ہے اور یہ موضوع تو
الم علی کے دوسروں پر ذاتی امتیاز کے لحاظ سے زندہ شاہد مثال ہے جو منحرفین کے
لئے حق کی طرف رہنمائی کرتی ہے۔ حاکم اپٹی کتاب متدرک کی جلد ۳ ص ۸۳۳
میں اوعا کرتے ہیں کہ یہ حدیث متواز ہے۔ لیخی اس قدر زیادہ نقل ہوئی ہے کہ
اس کی صحت کے بارے میں علم حاصل ہوگیا ہے۔ اب ذرا ایک شیعہ اور سی علاء اس کی صحت کے بارے میں علم حاصل ہوگیا ہے۔ اب ذرا ایک شیعہ اور سی علاء کا اس موضوع پر مناظرہ ملاحظہ فرمائیں:

سى عالم: تاريخ من آياب كد: "حكيم بن جزام" بهى كعب مين متولد

یں تشریف لائے۔ اس وقت کعبی اور اس کے اطراف میں بت ہمرے ہوئے سے اپنے اس وقت کعبہ کو معتوی امتیاز حاصل نہیں تقابلتد بت کدہ شار ہوتا تقا۔
گویا حضرت علی ایک بت کدہ میں متولد ہوئے۔ لہذا ان کے لئے کعبہ میں متولد ہوئے۔ لہذا ان کے لئے کعبہ میں متولد ہوئے۔ لہذا ان کے لئے کعبہ میں متولد ہونا کوئی المیاز نہیں رکھتا۔

میں میں کا عاد ہے کہ میں حالی نہیں رکھتا۔

شیعه عالم : کعبد وه پهلی عبادت گاه ب جواس زین برسائی گی ب\_ (سورة آل عمران آیت ۹۱) جس کی بیاد حضرت آدم نے بہشت سے آئے ہوئے پھر جراسود کے ذریعے رکھی۔ اس کے بعد طوفان نوخ میں وہ جگہ ویران ہوگئ پر حضرت ایراہیم جو ملمیان توحید سے انہوں نے اس کی دوبارہ تعمیر کے۔ کعبہ کے طلط میں بوری تاریخ انبیاء اس بات کی شاہد ہے کہ انبیاء کرام ، اوصیاء وین اور اولیاء ضدا اور فرشتان مقرب کے طواف کی جگد رہی ہے۔ اگر الی مقدس جگد پر مت يرستول كى سلطنت ميں مت يرسى كى جگه عن جائے تواس مقدس جگه كا اينا معنوی مقام و منزلت میں سمی طرح کی کوئی کی واقع نہیں ہو سکتے۔ اگر کوئی شراب ك او ال مجدين لے جائے يامجدين لے جاكر يے توكياس سے مجدكى اہميت كم مو جائ كى؟ بركر نيس يا أركوكى حالت جنايت يس مجد آجائ توكيا مجد كى عظمت مين كوئى كى أسكتى ب؟ بركز نسين، بلعد اليے اشخاص تو خدا كے تحت عذاب کے متحق مول کے جو مجد کی اس طرح سے بے جر متی کریں۔ لیکن خدا كا خود فاطمه بنت اسد كو وقت ولادت كعبدكى داوار كو شق كر كے بلانا اس كى وليل ہے کہ حضرت علی اور ان کی مادر گرای طمارت کے عظیم مرتے یر فائز تھے، تجاست ان سے دور تھی، انہو ل نے یہ گناہ شیں کیا، بلعہ وہ خدا کی مہمان تھیں

اور خدا میزبان تھا جس نے ان کو اپنے گھر میں و عوت دی تھی۔ لہذا ہے موضوع المام کے المام علی کیلئے بایہ افتخار ہے۔ ای لئے اس موضوع پر خصوصاً ابتدائے اسلام کے شاعروں نے شعر کے ہیں اور اس موضوع کو ایک فوق العادة مجرہ و فیرہ سے تعبیر کیا ہے۔ بعد الباقی عمری اس بارے میں امام علی کو مخاطب کرتے ہوئے گئے ہیں:

النت العلی الذی فوق العلی رفعا بیطن مکھ وسط البیت اذ وضعا بینی آپ علی بی جنوں نے بدر مقام حاصل کیا شکم کمہ لیعنی کعبہ کے اندر آپ کی ولادت ہوئی۔ (ولائل الصدق جلدام ص٥٩٥) اور ایک قاری شاعر کہتا ہے:

در کعبہ شد تولد و زمحواب شد شہید نازم به حسن حطلع و حسن ختام او نازم به حسن مطلع و حسن ختام او من عالم جو فکلت کھا چکے تھے مناظرہ ختم کرکے سر جھکائے اٹھ کھڑے ہوئے اور گھر کو چل دیے۔

(AA)

حدیث "اصحابی کالنجوم" کے بارے میں مکالمہ شیعہ استاد: ہم معتقد ہیں کہ امات و خلافت پینیبر اکرم کی جائشین اور دین و دنیا کی عظیم ترین ذمہ داری اور سر داری ہیں۔ کیونکہ پینیبراکرم کا جائشین اور تائم مقام و نمائندہ ہوتا وراصل اجراء احکام، حفظ شریعت اور فقنہ و فساد کو ختم کر کے قانون اللی کو قائم کرنا ہے۔ چنانچہ اس عظیم مقام کی ہر ایک صلاحیت نہیں رکھتا، سوائے ایے افراد کے جو تقویٰ و جماد و علم و زہد و سیاست و عدالت و شجاعت

اور وسعت تلبی میں وسعت نظری میں حسن اخلاق میں اپنے زمانے کے تمام افراد پر بر تری رکھتا ہو۔ لہذا ایسا مخض بعد از پیغیر اکرم کر دوایات شیعہ و سی میں سوائے علی این افی طالب کے کوئی نمیں ملتا۔

سنی استاد: پنیبر اکرم کا ارشاد ہے: "اصحابی کالنجوم بایھم اقتدیتم اهتدیتم." یعنی میرے اصحاب ستاروں کی مائند ہیں، ان میں سے تم نے جس کی پیروی کی ہدایت پاجاؤ گے۔ ( صحیح مسلم کتاب الفتنائل الصحاب مند احمد جلد م صرف کی ہدایت پاجاؤ گے۔ ( صحیح مسلم کتاب الفتنائل الصحاب مند احمد جلد م صرف کی ہدایاس فرمان رسول اگرم کے تحت بعد از رسول جس صحابہ کی جلد م صحابہ کی بیروی کی جائے اس میں نجات ہے۔

شیعہ استاد: اس حدیث کی سند سے صرف نظر کرتے ہوئے کھے
دوسرے دلائل قاطع کے ذریعے معلوم ہوتا ہے کہ سے حدیث گھڑی ہوئی اور غیر
معتبر ہے کیونکہ پیغیر اکرم نے اس طرح کی حدیث سیس فرمائی۔
سنی استاد: کس دلیل کے تحت؟

شیعه استاد: اس طرح کی بے بدیاد اور جھوٹی احادیث کی بہت سی صور تیں بیں:

صورت اول: یہ ہے کہ رات کے اند جرے میں چلنے والے سافر جب لاکھوں ستاروں کو آسان پر مشاہدہ کرتے ہیں اگر ان سافروں میں سے ہر ایک اپنی مرضی سے ایک ایک ستارہ کی پیروی کرتا ہوا چل پڑے تو ہر گز اپنی منزل تک نہیں پہنچ گا کیونکہ ستارے راہ نہیں بلحہ نور کے ذریعے راہنمائے راہ ہیں۔ ورسری صورت: حدیث ندکور دوسری کئی اعادیث کے ساتھ تشاد

ر کھتی ہے۔ مثلاً حدیث تقلین ہے، حدیث ظفاء ہے جو قرایش کے بارہ افراد ہیں، حدیث "علیکم بالانعمة من اهل بیتی " یعنی تہیں میرے المبیت کے بارہ الم مبارک ہول، حدیث "اهل بیتی کالنجوم" کے ساتھ ، حدیث سفینہ نوح" اور حدیث النجوم "امان لاهل الارض من الغرق کہ مثلاً "اهل بیتی سفینه نوح" اور حدیث النجوم "امان لاهل الارض من الغرق واهل بیتی لامتی امان من الاحتلاف." بینی ستارے الل زمین کو غرق ہوئے ہے نجات دینے والے ہیں اور میرے المبیت میری امت کو اختلافات سے بچائے والے ہیں۔ (متدرک حاکم جلد ۳ ص ۱۳ ا) اور دیگر احادیث اور بیر بات بھی قابل توجہ رہے کہ اس حدیث ندکور کو مسلمانوں کے صرف ایک گروہ نے نقل کیا ہے جبکہ ان تمام احادیث کو مسلمانوں کے عمام فر توں نے نقل کیا ہے۔

تیسری صورت: بعد از رحلت پینیبراکرم جو اختلافات و محکش اسحاب پینیبراکرم جو اختلافات و محکش اسحاب پینیبراکرم جو اختلافات و محکش سے کیونکہ بعض اسحاب مرتد ہوگئے تھے۔ (مثلاً الا بحر (رضی اللہ عند) کے جو "اہل ردہ" مشہور ہوگئے)۔ بعض نے بعض دیگر پر اعتراضات کے مثلاً اکثر صحابہ کا حضرت عثمان (رضی اللہ عند) ہے اتنا اختلاف کرنا کہ انہیں قتل تک کردیا۔ بعض صحابہ کا بعض دیگر کو لعن طعن کرنا جیے معاویہ کا حضرت علی پر لعن طعن کرنے کا تھم دینا۔ اس طرح ندکورہ حدیث اس اعتبار ہے بھی مناسب نہیں ہے جبکہ بعض اسحاب نے بعض دیگر کے بیش کی مثلاً طلحہ و زیر کا جنگ جمل میں حضرت علی اصحاب نے بعض دیگر کے مطرت علی مثلاً علی و زیر کا جنگ جمل میں حضرت علی اصحاب نے بعض دیگر کرنا اور معاویہ کا حضرت علی سے جنگ کرنا اور معاویہ کا حضرت علی سے جنگ صفین میں جنگ کرنا اور بعض صحابہ کا گناہ کبیرہ کا مرتکب ہونا اور شراب و زنا و چوری وغیرہ کے سب الن پر حدکا صحابہ کا گناہ کبیرہ کا مرتکب ہونا اور شراب و زنا و چوری وغیرہ کے سب الن پر حدکا

دحل معه الجندُ ؟ (قامان خوال أمير العلي المير العليم المين المين المنافي الرحل ورت في في كَخْرِيدُ اللهِ سَاتِهِ تَعَدِيدًا لَكُ الْمِعَالِمُ السِّينَ الْفَاقِ وَكُلُو إِنْ كَا مِلْكُ } معالى مكل كتو تا الزائم المالك في روش كو تعديل الا كون الله طوار واستورات التي الحاصان مدهد على مدويد على يعلو المراب عي مك أكرافية كول سافى بدو لا اليساكي افتداء كرف تصاير الونولية للق الما الكل على ألى الله المال المناجر ال المغار المالم التي يعلى الله على والمرابع والمرابع والمق والمرابع والمال المال تک پنچا ہے کہ روایات کے مطابق سوائے چند نفر مثلاً سلمان و او ذر و معدا الله علا نے بھک جس کو روش کیا، "فاسطین" ٹٹن اسمام کے حیق و شمن میں معاد یہ اور اس ك تعايق اور "مارقين" خواري (٨٩) أور عاماتيت الديش لوكول كو تحوزا عِلَّ عَيْرُ رَاهُ صِالَتِ الله الله الله الله

جاری ہونا جیسا کہ ولید بن عقبہ اور مغیرہ بن شعبہ پر حد جاری ہوا۔ یا مثلاً معاویہ و علی دونوں صحابی پغیر کتے دونوں آپس بیں ارتے اور ایک دوسرے پر لعن کرتے سے تو کس طرح ممکن ہے کہ حدیث فدکور کے تحت تمام صحابہ کی بیروی کر کے خیات پائیں ؟ کیا "بسوبن ارطاة" جو ایک صحابی رسول تھا اور ہزاروں مسلمانوں کا خون بہا چکا تھا، ان جیسوں کی افتداء کرنا موجب ہدایت ہے ؟ کیا منافقین کی افتداء کرنا اگرچہ ان کی تعداد زیادہ ہو موجب ہدایت ہے ؟ کیا مروان جس نے طلحہ کو قتل کیا اس کی افتدا موجب ہدایت ہے ؟ کیا مروان جس نے طلحہ کو قتل کیا اس کی افتدا موجب ہدایت ہے ؟ کیا مروان جس نے طلحہ کو قتل کیا اس کی افتداء موجب ہدایت ہے ؟ لیا مروان کا باپ (حکم) جو اصحاب پنیمبر میں اس منا اور بینے مروان کا باپ (حکم) جو اصحاب پنیمبر میں اس منا پر یہ حدیث فدکور گھڑی ہوئی ہوئی ہو اور خندہ آور ہے۔

عنی استاد: لفظ محالی میں صرف وہ اصحاب مراد بیں جو در حقیقت اصحاب متھ ند کہ جھوٹے اصحاب۔

شیعہ استاد: ایسے اصحاب جیسے سلمان ، او ذرا ، مقدال و عار باسر میں نہ کہ کوئی اور لیکن آپ لوگ ان افراد کی جگہ دوسرے افراد کو لیتے ہیں۔ لہذا چر بھی ہمارے اور آپ کے درمیان کا اختلاف دور شیں ہوگا کیا یہ بہتر شیں کہ ایس احادیث کو لیں جس ہیں کی کو کوئی اعتراض نہ ہو؟ حدیث تقلین اور حدیث سفیشہ اور دوسری روایات کی مانند جو امام علی کی امامت کی نضر ت کرتی ہیں۔ اس لئے روایات میں آیا ہے کہ جب سلمان مدائن کے لئے روانہ ہوئے تو دو افراد اشعت و جو یہ راستہ ہیں بچائے تھے۔ حضرت سلمان جو یہ اپنا تعارف کرایا کہ میں صحافی رسول خدا ہوں اور پھر فرمایا: "اندما صاحبہ من نے اپنا تعارف کرایا کہ میں صحافی رسول خدا ہوں اور پھر فرمایا: "اندما صاحبہ من

وقت كے لحاظ سے پيش آنے والے مسائل تھے جن كى وج سے جلك جمل وصفين کی آگ روشن ہوئی۔ جنگ جمل میں طلحہ و زبیر جیسے افراد نے آگر اینے آپ کو حضرت علی سے برتر مچوانا جاہا۔ وہ لوگ تصریحاً یہ کہتے تھے کہ کوفہ و بھرہ کی عكومت جميس ديس اور ميت المال كى تمنجى جارے حوالے كى جائے۔ ان سب باتول كا مطلب يه تفاكد كسى طرح سے اينى بورگى ويرترى وكھاكر اسلام مين ب عدالتي قائم كريں۔ حضرت على ايس مخصى مصلحت ركف والے افراد كو لوگوں ير مسلط كرنے كے لئے ہر كزراضي نيس تھے كيونك امام على خدايرست تھے۔ لہذا مصالح مسلمین و بیت المال کے مناکل میں برگز مادہ پرست لوگوں کو بیٹد شیں کرتے تقے۔ جگ صفین کے موقع پر بھی معاویہ علی الاعلان حضرت علی ہے حکومت شام کا مطالبہ کررہا تھا تاکہ وہ وہاں کی حکومت لے کر اینے رشتہ وارول اور دوستوں کے بیٹ محرے اور نسل پرستی و قوم پرستی کے لئے حکومت کرے۔ کیا حضرت علی ایے عشكر اور جوا يرست افراد كو مسلمانوں كے جان و مال كا حاكم ما كتے تھے؟ كيا معاويد كى اس طرح كى سازش اور اسلام وسلمين كے ساتھ خيانت كرنا صحيح نخا اور اى زمانه مين "مغيره عن شعبه" جو المام على كو "النصبحة لاهو المسلمين"كا مشوره وياكرت تق مراام ان ع فرمات ته: "ولم يكن الله ليواني اتحذ المضلين عضدا. " يعني خدا بركز مجه شيس ديكه كاكه مي كي كراه مخص کو ایٹا نائب مناؤل۔(وقعۃ الصفین مصرص ۵۸) حتی کہ خود امام علی کے بعض فداكار و مدد كار اسحاب (عمار ياسر والداليم وتيان وغيره) في محى آكر حالات كى كيفيت كوبتاتے ہوئے كماك آپ موقفاً سرداران قوم كے ساتھ كھ التياز يرتين

كرتے تاك يه جنگيس فيش نه آتيل اور ملمانوں كى خونريزى نه ہوتى۔

حق جو: ہم الم علی کو ایک انسان کامل اور حق پرست و مخلص مخض کے عنوان سے پہچانے ہیں جنول نے پیغیر خدا کے زمانے میں مشرکین و کافرین کے ساتھ جنگیں کیں جو ۔اہ اسلام میں رکاوٹ نے ہوئے تھے اور اپی خلافت کے نمانے میں بھی ایسے افراد سے جنگیں کیں جو راہ اسلام میں رکاوٹ نے ہوئے تھے۔ زمانے میں بھی ایسے افراد سے جنگیں کیں جو راہ اسلام میں رکاوٹ نے ہوئے تھے۔ مثلاً وہ منافقین جو اپنے کو اسلامی کہ کر اپنے نفسانی اہداف تک پہنچنا چاہتے تھے۔ لہذا اگر دیکھا جائے تو مشرکین کی نبیت ایسے لوگ اسلام کے لئے زیادہ نقصاندہ ہوتے ہیں۔

حمید: امام علی اگر چاہتے تو "فاکشین" یعنی بیت شکن لوگ جنہول نے جنگ جمل کو روشن کیا، "قاسطین" یعنی اسلام کے حقیقی و شمن جیسے معاویہ اور اس کے جمایتی اور "هار قین" خوارج سے کج قیم اور ناعاقیت اندیش لوگول کو تھوڑا تھوڑا سے المال سے مال دیتے تاکہ وہ خاموش پیھے رہتے۔

حق جو: آپ کی اس طرح کی گفتگو ہے تو اندازہ ہوتا ہے کہ ایک عام رہبر جو اپنے ذاتی اہداف کو مصالح النی پر مقدم کرتا ہے اور ایک رہبر النی جو فرمان غدا کو جاری کرنے میں کسی کے ساتھ کسی فتم کا کوئی فرق نہیں کرتا، آپ نے ان دونوں کے درمیان کوئی فرق نہیں رکھا۔ لہذا بہتر یہ ہے کہ ہم بطور خلاصہ امام علیٰ کے دور خلافت کی تین اصلی جگوں کے عوال کی تحقیق کریں تاکہ یہ موضوع روشن ہو جائے:

ال جل جل وصفين كا اصل سب واى زماند جابيت ك اختلاف طبقات

کے کالم ایک بینے کے اس کو تاری کو ایک کو اس کو تاری کی اسلام کی کی اسلام کی کار کو کار کو

ريل عر المحالا ويد در المراح يعترا عاليك و ما المراد ك فلاليالم في فلالتي يُحْمِي لِهُ التَّالِي فَيْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ ن التعادي الوسكة على الي الفي رواية ضعف السير بواي مكر الي روايات التي زياده تقل يوني بيريدكد اك سيد كالفكار كو كرد كيا جائ اور كوهك اليل روالات كالمند الى محي الى والمدر فوية الدوليات يل عدال مرفلة جار روايات いいにはないしまましていいるからのはははでき اے آتا را عبدالہ جمن الملی ہے جہلے اہار حسین کے کی فرزند کو سورۃ جرات کولا آتا آب ب انعام کے طور الجیس جزار دیاں اور برار المان عطا کے اور "مروارد" ے ان کے مناکویر کردیا (مناقب آل الی طالب جلدی من ١٩١) ال المار الكنو فقير مبافر الم رضا يك ياس آيا اور كن فكا بيرا والا سفر فتم بوكيا ب ملے برے والی تک مختف کے لئے جود دیں اور دب میں والی کھا گیا توانتا بي الى ين آب كى طرف سے فقراء عن تقيم كردول كال الى رضاً الف اور

عال وه لواك وفاقت د يكري وكرا مام على الحد الله لاب في يجوب على يكي فرتالاً ال التامر وفي أن اظلب النظر بالجور فيمن وليت عليه والله لا اطور به ماسموا المنوروما الم لجم في النساء للجما " يعنى كيا يجيد جل في المحت الراد بالله والله تتح كريد كو التي يو فدا كل تم جب مك و ديابال اعداد الد عد تارون ك يخطي كروش كررے مين مل وركز اليا كام أنفل كرون كال الم على الكوا ال الرح ك عدل و انساف ك سائط الن موش يات وال الرحة عيون في ال كرايج الى للة إنحول إنهام على الع ما تقي جات كال اور جات صفي دوش كعيل أوراشي جنكف جنفين الخيار وران جنك خمز والنه بهي لديا كوسماولي كوسا طلق أور تجان الوغيزون يسلم كراف الله الكرابعلى الين المتي ليدارة والم اللي الله العكميل كا قصيفين أيل يعليه الواري الدارا الم على وقادار ما تعيلا في الله الفرارج كافريك والمستقد منة ودهيال فيفريس أورو لكيس جي ديك تقي تين يد تباده موك أو المراقع كو شادك كال يخواك المرف المرف المرف المرف المرف المرف بعد المن المعلوم الك تحمل بعيل كذ لوك خود كت من العلل معلى الشارة عندلد الم لفتى الم على التي عد عداف كالعالمر الشيد ك كذال الح الأم اللي كالرما ولب صرب كي الوات المائم الا " فوت بوت الكعبه العن وب الكالم كاخياب موكيا - كيوكذ المام على على كاخيابي الن عبل فيول في اكر معلف اوي و ر من المر المرام كالمام كالمعلق الميلة والرزُّق كا فيال بنار تحمل بلقدا آلي كا كاحمان لان مين التي كله شاوح مك البلاي اعكام غدالف كو باقي ارتفين اورتبر فتم كي نيول

ووزخ کی اس طویل عریض آگ ے تالہ نہ کروں ؟ (نیج البلاغہ خطبہ ۲۲۳) استاد: تم اس بات مین غلطی کررے ہو کہ جو تصور کررے ہو کہ امام كا ذريعه معاش صرف بيت المال تفااس طرح ايك طرف المام على كاخير اتي كرنا اور وسرى طرف بيت المال كے مسلے ميں سختى كرنا دونوں كو آيس ميں تضاد مجھتے ہو۔ حقیقت یہ ہے کہ تمام امامول کے ذرائع معاش مخلف تھے لیکن سب بیت المال كے ملي ميں اتنى بى اختياط كرتے تھے جتنى امام على كرتے تھے۔ مثلاً خود امام علی نے ۲۵ سال کی عمر میں جب خلافت عمر و الو بحر و عثمان (رضی الله عنم) کے زمان میں ویکھا کہ شیعہ اقتصادی لحاظ سے سختی کی زندگی ہم کررے ہیں اور شیعت کی حفاظت دراصل اسلام حقیق کی حفاظت تھی۔ لبذا آپ ۲۵ سال کی عمر ے کیتی باڑی کے کام میں مصروف ہوگئے۔ جنگلوں کو آباد کرتے اور وہاں کی آمدنی شيعوں كو اعش وياكرتے تھے۔ اس طرح آپ سب كى مدد كرتے تھے اور پھر وہى آباد جگهیں اور باغ وغیرہ اینے شیعول کو وقف کر دیتے تھے تاکہ آپ کے شیعہ اس کی آمدنی کو مسلمان فقراء اور شیعول کی مدد میں صرف کریں۔ امام صادق، امام باقر، امام كاظم اور دوسرے الك بھى كھيتى بازى كياكرتے تھے اور لوگول كو تجارت ير آماده كرتے تھے كيونكد ائمة جانتے تھے كه ممكن ہے كه شيعه فقرو فاقد سے تنگ آکر دوسروں ہے جاملیں۔ لبذا ائمہ " کی جو بھی آمدنی جواکرتی تھی اس کو شیعت کی الفاظت كرنے كے لئے صرف كرتے تھے نہ كديت المال كو عثما كرتے تھے۔ شاكرو: ميں آپ كے اس منطق بيان سے بہت خوش مول اور قالع مو كيا لين آپ سے گزارش كروں گاكد اس مم موضوع كو تكمل كرنے كے لئے

گر کے اندر جاکر دو سو درہم کی تھیلی لاکر اے دی اور کھا: میں نے یہ تمہیں عشی ضروری خمیں کہ وطن پہنچ کر تم اتن ہی میری طرف سے صدقہ دو۔ (فروع کافی جلد ۳ ص ۲۳)

۔ الم سجاد نے بارہ بزار ورہم فرزوق نامی شاعر کو زندان میں کھیے اور پیغام دیا کہ مجھیا ہوا دیا کہ مجھیا ہوا دیا کہ مجھیا ہوا دیا کہ مجھیا ہوا ہوں کیا۔ (انوار البہید ص ۱۲۵)

الميت وعبل ناى شاعر في جب المام رضاً كے سامنے فضائل ومصائب الجيت عبى شعر كے توالم رضاً في سودر بهم كي شيلي اسكے پائى بديد رواند كى اور دعبل في وه سارى رقم جوالم كے نام پر اسے ملى تقى عراق كے شيعول كو فروخت كى جس كے اس مرديناد كے بدلے سو ور بم ملے۔ اس طرح اس كى زندگى خوشحال گزر في كى۔ (عيون الاخبار الرصاع جلد اس سارى كى روايات بہت زيادہ إلى۔

شاگرو: اگریہ روایات صحیح بین توام علیٰ بیت المال کے مسلے بین اتن المال کے مسلے بین کے المال کا عقبی کے بھائی عقبیل نے جب اپنے صحے سے پچھے زیادہ مال ''جو کہ آنا تھا'' طلب کیا تو آپ نے اوپ کی سلاخ کو آگ بین گرم کر کے عقبیل کے جم سے نزدیک کی جب عقبیل نے اس کی گری محسوس کی اور نالہ و کیا کرنے گے تو امام علیٰ نے ان سے فیمایا: ''اے عقبیل عورتیں آپ کے غم بین بیٹھی انسان جو اپنے ہاتھ سے آگ روشن کرتا ہے اس سے اتنا گھراتے ہو اور مجھے آتش جہنم کی طرح تھیجنا چاہتے ہو روشن کرتا ہے اس سے اتنا گھراتے ہو اور مجھے آتش جہنم کی طرح تھیجنا چاہتے ہو بو ضدا جہار نے روشن کی ہے تم اس ذرای آگ سے نالہ و کیا کرتے ہو اور میں جو ضدا جہار نے روشن کی ہے تم اس ذرای آگ سے نالہ و کیا کرتے ہو اور میں

地流地地震产生的产人的思想到海洋属的地址的发展的区域的 وكال (ابشاد مفيد من ١٨٠٠ متديك الاسائل جلويد من ١١٥٥ فروع كاني ے وی علی ہوری ہواوروی کی تفاعلت ہو رہی ہو\_(حدة الفالى اللہ الله علیه راوجزه إين والدرب مان كريت (الله كر الكيدوف لدول كيدباغ اب گزرے تو دیکھاکہ امام کاظم اس میں کام کررہ میں اور آپ کا سارا جم پینے سے شراور ہے۔ یس نے عرض کیا: آپ (عداع) غلام اور دوسرے اوگ کمال میں جو آپ سے محت کردھے ہیں؟ کہتے بنے فیلید: جواجھ اے اور میرے والدے بھی الله على وم الله يها كالم الموكرية على المعالية بعض كما ز العالمة بعد الوك بصلة الام كالمع نے فرال: وسوال الله اور اصوالمؤمنين و آبانى كلهم كانوا قد عملو بايديهم وهو بن عمل النين والموسلان والاوصياء والصالحين. " المخزوة لويكور يول فلوا الصرالمؤينين اور جرب قيام المداوان المحاولة المحالية كياكرت يتفرك كالمركزة الغياء ومرسلين اور خركان سالحين كالضهوميات عن 172 5 2 5 x 21 5 6 11 " and (4000, 9 24 is 6 2 2) - 4= = الدين بالكرورة كيد كيواضي وروش اورزقافي كندوسانات كالميميريكن آب این موضوع براور بھی مطالب میان کریں آتا کہ ایک اور زیادہ استفید ہو ایکولیہ م ن إستاه إلى مظلم المحيرة التي يعلى المن المحيد المامول المها المانول على المعالمة عَيْدِ لِللَّهِ مِنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّ كيوبكر شيول كي جفاظيت إيكان إبلام كي حفاظت هي اور ضدوا بلام كا قلع تن كرواتها

ميرے ساہنے ميسيدالمال كے علاوہ ائے كى آلونى كى ايك واو مثاول كاف كركرانى ... را ير استاد الميتم في يهيد الجما بقاضة كنا يديان عن بطور أبونا تمارك المام على ينفرد وبارغ جن كوقب منف آباد كيا قاالا يتزر كوج ايك مسلمالها تما حش ديك العادونولية ما فوق يس ب ايك باغ كام "المونور" تما الدووير ) باغ كا عام "بعيدية" قباد الله ينه كتية تين كرايك وإن يمن باغ يمن تفاكدان مل باغ من آئے اور کئے لیے کیا تہاہے یاں کانے کو کیے ہے؟ واللہ من واس قال کا کا اج المراح في كدوكا جالن و محى على مواجل الحرر كا للراح في الور 如此是一种人人 المرآع او مرحاراتا كوداك اود كردن دال كران عوالي عكواكاك بعد آپ نے کما اے او نیزراس خدا کو گواہ قرارہ یا موں جس کے جھے قدریت میں میری جان ہے میں نے یہ کوال اور بلغ تہیں وقف کیا۔ پھر آپ بنے کاغلو قلم منظا كره قف عليه لكحار بوايت بي كم إلام حين الني زيان الني الك مرتز جي مقروض ہو بچاور بحاجہ نے دو لا کھ دینار بھے اور کماوہ باغ ادروہ چشتہ الونیزر بھی فروخت كروير القالم حين في قول مين كيا اور كما مريد والعدف الدياية و چشہ کوالو نیزر کے عام وقف کیا ہے علیہ قیامت مک کی صوبت میں بھی اس باغ كوي كو فروضت شيل كرول كا تاكم أتن جنم عد محفوظ ورول- (مجم اليلدان الله الله الله وفع التي الله الله التي الله التي الله التي الموسية من معروف عن كرايك

آئی کہ وہ بھی نیمی کہ رہا ہے۔ اس لئے میں نے خدا کے سامنے اس کی تعتول پر شکر ادا کرنے کی خاطر تجدہ کیا۔(حارالانوار جلد۲۷ ص۵۷)

ینے والے مخاطبین نے خطیب سے سوال کیا کہ آیا خدا کی آواز ہے جو پنج ہر اکرم نے سنی؟

خطیب: خدا آواز کو کسی فضاء یا کسی مکان میں ایجاد کرتا ہے اور پیغیبر اکرم اس آواز کو سنتے ہیں۔ اس سے بھی روشن تریوں عرض کروں کہ پیغیبران خدا کا خدا سے ارتباط تین طرح کا ہوتا ہے۔

ا۔ القاءِ قلبی کے ذریعے جو کئی انبیاءً کے پاس وی ہونے کا یکی طریقہ تھا۔ ۲۔ جبرائیل کے ذریعے وی کا آنا، چنانچہ سے موضوع سورة بقرہ کی آیت ۹۷ میں ذکر ہوا ہے۔

س۔ پردہ تجاب کے بیجھے ہے آواز کو ایجاد کرنا جیسا کہ حضرت موکا کے ساتھ خداکا کلام کرنا کوہ طور پر جو سورۃ نساء ہیں اس طرح نقل ہوا کہ: "و کلم الله عوسی تکلیما." لیخی خدا نے موئ کے ساتھ گفتگو کی اور سورۃ ط کی آیت نبر اا و ۱۱ ہیں نقل ہوا: "فلما آتاها نو دی یا موسیٰ انی انا ربك." لیخی جب موئ آگ کے قریب آئے تو انہیں آواز آئی کہ اے موئ ہیں تمارا پروردگار ہوں۔ لہذا وی انبیاءً کے یہ تین طریقے ہیں جن کی سورۂ شورئ کی آیت الا ہیں تضریح کی گئے ہے جس سے معلوم ہوا کہ خدا آواز کو فضایا کی مکان ہیں ایجاد کرتا ہوار پیغیران اس آواز کو شخ ہیں اور یہ بھی وی کا ایک طریقہ ہے۔ ہوار پیغیران اس آواز کو شخ ہیں اور یہ بھی وی کا ایک طریقہ ہے۔ منام معذرت جانے ہیں کونکہ سیجھے تھے کہ شاید وی کی گ

لبذابیت المال سے اس بات کے تحت کہ افراد و تفریط نہ ہو جائز تھا کہ ایے اوگوں کی مدو کی جاتی تاکہ ان کے ذریعے اسلام محمدی وعلوی دشنوں کے باپاک ہاتھوں سے محفوظ رہے کیونکہ مصارف بیت المال میں سے ایک مورد یہ ہے کہ جمال اس سے دین متحکم ہورہا ہواوردین کی حفاظت ہو رہی ہو۔(سورۃ انفال آیت ۳۳ اور وسائل الشیعہ کی جلد ۲ میں اس مسئلے کی طرف اشارہ واحادیث موجود ہیں)

(91)

مقام علیّ اور مسئله وحی پر مباحثه

مجد لوگوں ہے بھر ی ہوئی بھی ایک عالم وین امام علی کی شان میں گفتگو

کررہ شے کہ درمیان میں اس روایت کو نقل کیا کہ ایک دن رسول خداً علی و فاطمہ و حن وحبین کے ساتھ تشریف فرما ہے۔ آپ نے پائی منگوایا جب پائی آیا تو آپ نے وہ گلاس پہلے لمام حسن پھر امام حبین پھر حضرت فاطمہ کو دیا اور فرمایا:
"هنینا مویناللک." یعنی یہ لو اور اس میں ہے ہو لیکن جب وہی ظرف حضرت علی کے آگے پہنے کے لئے بو حمایا تو فرمایا: "هنینامویناللک یاولی و حجتی علی خلقی."

ہو لو پیواے میری طرف ہے مخلو قات خدا پر ولی و ججت۔ پھر آپ بجدہ میں جاکر محدہ خدا جالائے۔ فاطمہ نے رسول خدا ہے موال کیا آپ کے اس مجدہ میں جاکر اور کیا تھا؟ آپ نے فرمایا: جب تم میں ہے ہر ایک نے پائی بیا اور میں نے "توش جال کیا تھا؟ آپ نے فرمایا: جب تم میں ہوار کہ تمام فرشتے اور جبر گیل بھی کی کہ رہ جال کیا تو میرے کانوں میں آواز آئی کہ تمام فرشتے اور جبر گیل بھی کی کہ رہ جس کیل کیا تو میرے علی کو میں نے پائی ویا ار یہ جملہ کما تو مجھے ذات باری تعالی کی آواز ہیں گیاں دیا دیا کی توان کی توان کیل جو کیل کی توان کی توان کی توان کیل دیا کی توان کیل کو میں نے پائی ویا ار یہ جملہ کما تو مجھے ذات باری تعالی کی آواز

عالم وين: احمال ديا جاسكتان على وحفرات موسى كا ويحف عليط میں ابقات اللہ المجمول اے واقعالم الوجو ند کو ایکھوں کے اور اس سوال ک ورفي وهر في المولي والمال المري المتارك المتارك المال ماصل كر والا المري بليا كي معرف الزاعم عن هقول أماد الك الله من وال كيا قاب البطاعل قلبي "كالداكر ليتل الأرة ميزرة قلب كوا الميتان والقيل كافي ماهل أوريا في (الورة برة المرة المرة المن المراب على يرك شرويك" كل من فين استمال مول ب اخلا کی کا بیل کنا کر این این این علی قلال کام کران کی خدا البال این وكفاراً ابون جلد طاعيداً قدر ف ويحف وال جرين منين بان بعد ال في خوالي أي كواكل المالي محدث الرائد المرائد ال ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهُ إِنَّ مِنْ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّالَّالِيلُولِ اللَّاللَّالِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا يت كونكو أليف عن الفط "الربي" في العني مؤود كو يحف و كف يجي مضافره المنية المراد ب اور فدا بي جو جواب و يقام كالله قوالي العن تم بر كر في ميس وكي الكان اس السائم يون على الد معرف مولى كالموال روايت المحى الما الدوال كالراد

طرف ایک عی قيم ب اور وہ جر علل کے در الع بے ليكن آب كى اين وضاحت ے يہ مطلب مارے لئے واضح ہو گيا اور ضمائم يو گھي جھ گئے۔ حضر ب على او بارگاہ خداوندی میں کیا مقام حاصل تھا کہ خداعل کے لیے اپنے بیغیرے ہم صدا موكر كے: "هنينا مرينا لك" ليكن ايك اور آپ سے موال عيد ور يك كا آلمين قرال کے علاوہ کی کیا دوہرے مطالب تھے ایک مرد الی وہ تے ہے: الله الله المراجع المر رتے تھے جو کہ سب آپ کووتی ہوا کرتے تھے وہ پر گز کوئل بھی بات اپنی طرف ے نہیں کیا کرتے تے بعد صرف وی الی کے تحت معدف والحام المام کو بیان مرت من الزمار بعدة في كل آيت ١١١٦ على النام بين الزمار بعطق عن الهوى ان هو الا وحي يوحي " لعني يغير اكرم برگز اپني بوي لفري كي تحت كول الت نس كرتا يو مى كرتا جونوا كي المح فيد ليجيد كتب إد ما تحد شداع كام كو الودي يو مورة تيام عن الل طرح الل واك "و كليم الله موسى مكليما. " لتى غدا ف في اللك ما تو التكول الد سرة ط كي آيت ار ١١٠ ١١ على القبيم الإن معلى المن يحلوه في المنت من المن المنال ب الك محفل جس مين بيس إلى خاخر في الكي عالم وين اور طالب えししはいるはいことうとくまかはなかんのないでかといった المال الله المالية على المالية المالية على المالية الم حفرت موكان فيدا العلم الله الرب الله الطراليلة الين المن المالية توائي آپ كو مجھے د كھا عاكم من تحقيد كيول-ليكن خدا في ان كويوايد ديا: "لن ان منتبہ اوگوں کے سوال کی وجہ سے ہلاک کرتا ہے۔

خاتمه گفتگو: يدكه خداوند عالم في حفرت موى ع كما: تم مجھ ہر گز شیں دیکھ سکو کے لیکن اس کوہ طور کو دیکھو اگریہ اپنی جگہ پر باتی رہا تو تم مجھے بھی د کھے سکو کے۔ لبذا جب برورد گار عالم نے کوہ طور پر اپنے ٹور کا ذراسا جلوہ ویکھایا تو وہ پہاڑ چور چور ہو کر زمین پر ڈھیر نما ہو گیا۔ حضرت موسیٰ بے ہوش ہو کر زين پر گرے، جب موش آيا تو كئے گئے: "سبحانك تبت اليك وانا اول المؤمنين " يعنى ب شك تو مره ب (ال ي كد ديكما جائے) ميل تحم ي توب كرتا بول اوريس بملامؤمن بول\_ (سورة اعراف آيت ١٦٠) جلوة الى كابيار ير روتما ہونا ایک شدید موج و زلزلہ کی مائند جس سے پیاڑ کے درے درے ورے ہو گئے اور موسی اور ان کے حواری مدہوش ہو کر رہ گئے۔ خدا اپنی اس قدرت تمائی کے وریع موئ کے ہمراہوں کو یہ سمجھانا جابتا تھا کہ تم خدا کے آثار یس سے اس ورا ے اثر کو دیکھنے کی قدرت نمیں رکھتے تو کیو تکر خدا کو دیکھنا جاہے ہو تم ہر گزاس مادہ والی آکھول سے خدا کو جس دکھ کتے اس خدا کو جو مجرد مطلق ہے۔ یعنی وہ مادے وغیرہ سے نمیں ہے۔ حضرت موی کا توبہ کرنا اس وجہ سے تھا کہ انہوں نے لوگوں کے کہنے پر لوگوں کی نمائندگی میں رویت خدا کا سوال کیا تھالبذا شبہ کو دور كرنے كے لئے ضرورى تھاكہ موى اين اينان كو آشكار كريں تاكہ ان ك حواری جان لیں کہ اس طرح کا بے مودہ اور بر خلاف ایمان سوال خود ان کی طرف ے نمیں تقابلے وہ سوال خود ہمراہیوں کی نمائندگی کی وجہ سے تھا۔ طالب علم: آپ کی اس وضاحت کا شکر گزار ہوں بے شک میں قائع

گواہی روحی و فکری تھی اور دیدار باطنی مراد تھا تو ہر گز خدا کا جواب نفی میں نہ ہوتا کیونکہ اس طرح کا دیدار باطنی تو خدائے اپنے ہر گزیدہ افراد کو کرایا ہے۔

عالم دین: فرض کرتے ہیں کہ حضرت موئ نے اصلا خداکو دیکھنے کا سوال ہی نمیں کیا جیسا کہ ظاہر آیت ہے بھی یہ سجھ ہیں آتا ہے لیکن اگر اس واقعے کے تاریخی منظر کو ملاحظہ کریں تو معلوم ہوتا ہے کہ حضرت موٹاکا یہ سوال ان کی قوم کے شدید اصرار کی وجہ ہے تھا لینی قوم آپ ہے اس قدر مضر ہوئی کہ آپ نے مجبور ہو کر اس طرح کا سوال کردیا۔

مزيد وضاحت : يدكه فرعونيول كى بلاكت اور بنبي اسرائيل كى نجات انے کے بعد حضرت موئ اور بنسی امرائیل میں اس طرح کے واقع بیش آئے اس میں سے ایک واقعہ مد ہے کہ بنبی اسرائیل ایک وفعہ جمع ہو کر حضرت مو ک ك ياس آئ اوركة لك بم خداكو ديكنا جائج بي ورند بم اس ير ايمان نيس لائيں گے۔ نيتجاً حضرت موسیٰ نے بنبي امراكيل ميں سے سر (٤٠) افراد كو تيار كيا اور ايني عبادت كاه "طور" كے بياڑ ير لے كئے اور ان كے سوال كو خدا كے سامنے عرض کیا۔ خدا نے حضرت موئ کو وتی کی "لن توانی" (مورة اعراف آیت ۱۴۳) اس جواب نے بنبی اسرائیل کے سامنے تمام باتیں روش کرویں۔ لہذا حضرت موی فے بزبان قوم اس فتم کا سوال کیا تھا کیونکہ وہ ان کے اصرار کے ورميان كر فآر مو يك تن اى لئ جب "زلزله" آيا تووه تمام سر افراد جو حضرت موی کے ساتھ تھ باک ہوگئے۔ حضرت موی نے خداے عرش کی: "اتهلكنا بما فعل السفهاء منا. "(سورة اعراف آيت ١٥٥) ليني كيا جميل عارب

نادان توم کی جانب سے تھا۔ (تفیر فخررازی جلد 2 ص ٩)

واضح عبارت یہ ہے کہ حضرت موسی نے اپنی جائل قوم کے اصرار اور شدید دباؤے مجور ہو کر یہ سوال کیا تھا تاکہ خدا روز روشن کی طرح اس قوم کی ہدایت کردے۔ اور حضرت موسی کے ہاتھوں میں شیشیوں کا ٹوٹ جانا اگرچہ ایک سادہ سا واقعہ تھا اور ممکن ہے کہ قوم موسی میں ایسے افراد موجود تھے جو اس فتم کے سوالات کی محرار کرتے دہتے تھے۔ چنانچہ حضرت موسی تھی ان کی ہدایت کی فاطر خدا کے سامنے ایسے سوالات پیش کرتے تھے تاکہ مینی جوابات سے ان کی قوم اس گرائی سے سان کی جوابات سے ان کی قوم اس گرائی سے سان کی جوابات سے ان کی قوم اس گرائی سے نجات پاجائے۔

(91)

مسئلہ ہر پر بحث

طالب علم: ہم نے بارہا منا ہے کہ اسلام تاکید ہے عور توں کے زیادہ مہر قرار دینے ہے منع کرتا ہے۔ یہاں تک کہ پینجبر اکرم کے قرمایا: "شوم الموثة غلاء مھوھا." یعنی نجس قدم ہے وہ عورت جس کا مہر زیادہ ہو۔ (وسائل الشیعہ جلدہ اص ۱۰) اور قرمایا: "افضل نساء امنی اصبحن وجھا واقلھن مھوا۔" یعنی میری امت میں بہترین عورتیں وہ بیں جو خوش اخلاق ہوں اور ان کا مر کم ہو۔ میری امت میں بہترین عورتیں وہ بین جو خوش اخلاق ہوں اور ان کا مرکم ہو۔ (وسائل الشیعہ جلدہ اص ۱۰)۔ لیکن قرآن میں دو مقامات الیے ملتے ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ گویا قرآن نے زیادہ مرقرار دینے کو اچھا قرار دیا ہے۔ عالم وین: قرآن میں ایسا کمال ہے؟

ہوا امید ب کہ ای طرح کی منطق الوضیات عملان المارے رشمات ور خوا عِلَيْنِ كَمَا يُسَاعِدُ عِنْ يَعِيدُ عِنْ وَالشَّالُولُ عَنْ وري عَيْنَ مُواللِّ ول قَالَةُ ا بعالم بدي و المراجع والكوى واجوادة القراة ٥٥ ف على على التي عاكونيه مطلب ألى ما يجد بقيد القل كرف بين عمل كا خلاصة بيد ب ك حصرت موسى لي خواب يل فر شقول كو ويكما ال سے الوال كيا ك اليابياد الياول كاند عنو تلطيخ عد لويانيد ارقى من أيد بتوال لكياً ) قد لبونة عالم في في شخوال كُونَ فِي كُلِي مِنْ فَعَلَى لِيسْمِينَ لِيسْمِونِ الْمُنْقِونِينَ فَصَرِفَ عِوقَاتُمُ " تَعَامَ مِنْحِياً يخوللها لا أبدالا كيا الور عدف فيل لوي جدب مديكا كدا معرائ بيوى الواجاكي كا الحاس عدرو على الرحوم المواسقة إلى الو وتن اللي ك تحت على كي مقر كل او شيغال 世成例ととはいいないはないのではははは لهُ عَن اللَّهِ عِلْمُ عَنْ المُوعِلُ وَالْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ والداول المق ويرا بر بقر بالريال المعلى المراق فير فررازي جلد الى ال لان اللاعطة تنيذ والنووك الفندة ويمن و تلاق المان المزق المالا وبياكيل كل ما والم ال المنظمة المن المنظمة المناطقة المنظمة المنظ سوال كي كواليا جَلِ الدين بالدين القالاذ جائف تقد خلاك بموادى كيانا نداد كي بين نيد نس آئي في مندى والوال كا والميد الله فوائد الي كم المراق وأواي مَدُلُونُ لَا يَحْمُ عَلَى لِينَ مِنْ أَكِيْلُ اللَّهِ مُنْ عِيدًا لَهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ پس پروہ میشی ہوئی عور تیں بھی عمر سے زیادہ قابل ہیں۔( تفییر الدوا النتور جلد ۴ ص ١٣٣٥ - تغيير ان كثير جلد اول ص ١٨٨٨ - تغيير قرطتي و تغيير كشاف وغيره) عالم وين : ان آيت كي شان نزول يد ب كد زماند جابليت مين يدرسم تھی کہ اگر کوئی اپنی سابقہ دیوی کو طلاق دے کر دوسری شادی کرتا تو اپنی میلی دیوی كو مروك چكا بوتا قفار چنانچه وه اس پر زيروس كرتا، دُراتا، د همكاتا تاكه وه خود مر والیس كر كے طلاق طلب كرلے اس طرح وہ يہلى دوى سے مير لے كر دوسرى مدى كووے دينا تھاجو كه عام طورير يملے دے ديا جاتا تھا۔ لبذا آيت فدكور نے اس كام كوشدت ، مع كيا ب- اى لئ قرآن فرماتا بك : "جاب تم في ا مال کثیر ہی کیوں نہ دیا ہو اس میں ہے اس سے جرا کچھ شیں لے عقے" لہذا جو چز اسلام کی نظر میں اچھی سمجھی جاتی ہے وہ سے کہ مبر کو زیادہ قرار نہ دیا جائے۔ ليكن أكريد نيك كام ترك بوكيا اور مر زياده ركه ديا كيا تو اب عورت كي اجازت كے بغير اے كم سيس كيا جاسكا۔ لهذا ندكور آيت كا مركم ركھنے كے ساتھ كى قتم كا تعارض نيس ب- عمر كے قصہ اور عورت كے جواب ميں كم كے بيل كم عورت نے می کما، کونک عمر (رضی الله عنه) نے کما تھا کہ اگر ممر جارسوورہم ے زیادہ قرار دیا گیا تو زائد ممر لے کربیت المال میں شامل کردوں گا۔ عورت نے جا طور پر کما کہ جب مر زیادہ قرار دے دیا گیا ہو تو ہر گز کوئی حق شیں رکھتا کہ عورت کی اجازت کے بغیر زائد مہر واپس لے کربیت المال میں شامل کر دیا جائے۔ لداعمر (رضی الله عنه) لے بھی اس عورت کے اس جواب کو قبول کیا۔ متیجہ یہ کہ اسلام میں احتباب تاکیدی ہے کہ مرکم سے کم رکھا جائے

طالب علم: پيلا سورة نباء كي آيت ٢٠ يس ب كد: "وان اردتم استبدال زوج و آتيتم احديهن قنطارا فلا تاخذوا منه شيئا. " يعني أكرتم عاموك ووسری شادی کرو تو جو مال کیٹر کیلی مدی کو بطور ممر دے عظم ہو اے واپس ند لینا۔ کیونکہ لفظ "فنطار" مال کثیر کے لئے استعمال ہوتا ہے جس کے معنی بزاروں وينار كے ييں۔ لهذا قرآن كى اس آيت ميں لفظ "فنطاد" استعال مونے كا مقصد سيد ہوا کہ عورت کا ممر زیادہ قرار دینا صحیح ہے۔ ورنہ قرآن کو اس سے منع کرنا جائے تھا۔ اس بنا ير روايات ميں آيا ہے كہ عمر بن خطاب (رضى اللہ عند) نے اپنى خلافت ك زمائے ميں جب ديكھاك لوگ مر زيادہ ركتے ہيں تو منبر ير جاكر لوگول سے خطاب کیا اور اس پر اعتراض کیا کہ کول تم لوگ اڑ کیوں کا میر زیادہ رکھتے ہو اور وهمكى دى كد آج كے بعد يس خيس سنول كدكى كى عدى كا مر چارسو درجم سے زیادہ ہے، اگر کی نے ایسا کیا تو اس پر حد جاری کروں گا اور جارسو درہم ے زائد مال والیس لے کر بیت المال میں شامل کردول گا۔ منبر کے قریب بیٹھی ہوئی آیک عورت نے عمر (رضی اللہ عنہ) ے کما : کیا تم جمارے لئے چارسو ورہم سے زیادہ مر قرار دے ے مع کرتے ہو؟ اور ذائد تم ہم ے واپل لے او گے؟ عمر نے كها: بال عورت نے كها: كيا تم نے قرآن كى يہ آيت نيس كى: "واقيتم احداهن قنطارا فلا تاخذو منه شيئا. " يحتى جب عورت كو مريل زياده مال ديا كيا تو وہ اس سے واپس نہ او بلعد سارا اس کو وے دو۔ عورت کی اس بات کی تصدیق كرنے كے بعد حضرت عمر (رضى الله عنه) نے اسے كے ير توب كى اور كنے لكے: "كل الناس افقه من عمر حتى المخرات في الحجال." يعني تمام لوك حي كد

جاننی چاہے کہ حضرت موئ کی، حضرت شعیب کی الرک سے شادی کوئی معمولی شادی نمیں تھی بلعہ ایک مقدمہ تھا تاکہ حضرت موسی حضرت شعیب کے یاس جائیں اور ان سے کب علم و کمال کریں اگرچہ یہ صحیح ہے کہ حضرت موی نے كى سال مر اداكرنے كے عنوان سے حضرت شعيب كے ياس كام كيا ليكن حضرت شعیب نے بھی حضرت موئ اور ان کی زوجہ کے اخراجات زندگی مرواشت کئے۔ لبذا اگر حضرت موی اور ان کی اہلیہ کے اخراجات زندگی حضرت موی کی اجرت ے کم کریں تو بہت کم مال ہے گا جو بلکا مر شار ہوگا۔ لبذا اگرچہ ظاہرا ان کا مر زیادہ مطوم ہوتا ہے لیکن دراصل وہ مقدمہ تھا۔ حضرت موسی کی معنوی و مادی اندگی امر کرنے کا جو حضرت شعیب نے اپنی مرضی اور بیشی کی رضایت سے قرار دیا تھا۔ اس سے بھی روش عبارت کے ذریعے اس طرح سے کما جائے کہ حضرت شعب نے اس طرح کے ظاہری علین مر کے دریع چاہا کہ حضرت موسی کو تمائی اور وربدری کی زندگی سے نجات ویں اور ان کا بدف حضرت موسی ير سختي كرنا نيس تفابلحد ان كے لئے آسان اور آسائش والى زندگى جائے تھے۔ اى لئے حضرت شعيب نے قرمايا: "وما اريد ان اشق عليك " يعنى تم ير كنى يا زحمت ڈالنے کا ارادہ نمیں رکھتا جیسا کہ عنقریب تہیں معلوم ہو جائے گا کہ میں ایک فرد

طالب علم: آپ کے اس شیریں و ملل میان کا شکر گزار ہوں بیشک حضرت شعیب نے حضرت موئ کے ساتھ ایسا کر کے بہت بوی نیکی کی ہے۔ لین اگر اس متب فعل کو ترک کردیا جائے اور زیادہ مر رکھ دیا جائے تو پھر عورت کی اجازت کے بغیر اے کم نمیں کیا جاسکتا ہے۔

طالب علم: آپ کے اس منطقی اور قانع جواب کا شکریہ اگر اجازت ہو تو دوسرا سوال کروں؟

عالم وين: يسم اللدا\_

طالب علم: قرآن مين حفزت موئ اور حفزت شعيب كي حالات زندگی میں ذکر ہے کہ جب حفرت موک فرعونیوں کے ڈرے مقر کے شر (مدین) کے اور حفرت شعیب کے گھر میں بناہ لی اور حفرت شعیب نے حفرت موسی سے کما : "انی ارید ان انکحك احدى ابنتي هاتين على ان تاجوني ثهاني حجج فان اتممت عشرا فمن عندك وما اريد ان اشق عليك مستجدلي ان شاء الله من الصبوين. " (سورة قصص آيت ٢٤) ليني مين الي دولول مينول مين ے ایک کو تمارے تکان میں وینا چاہتا ہوں ایک شرط کے ساتھ وہ شرط سے ب ك ميرى لئے أثر سال كام كرواگر دى سال كام كيا تو تهماري طرف سے مرياني و مجت ہوگی میں علین کام تمہاری دوش پر شیں ڈالنا جابتا انشاء اللہ تم مجھے افراد صالح میں سے یاؤ گے۔ اور حضرت موسی نے بھی ان کی شرط قبول کی اور سے بات واضح ب كد آتھ سال كام كرنا علين مرب، جے دو پنجيروں نے الليم كيا ب اور قرآن بھی ان کی تائد میں یہ قصہ نقل کردہا ہے۔ قرآن کا اس بات کو رون کرنا اس بات کی ولیل ہے کہ خود قرآن زیادہ مر جاہتا ہے۔

عالم وين: حضرت موى اور حضرت شعيب ك واقع مين بيات

بارے یں نقل کیا کہ پینیمراکرم نے علی کو دعا دیتے ہوئے فرمایا: "اللّهم عاد من عاداہ." یعنی خداوند! علی کے دخمن کو وحمن قرار دے۔(حدیث غدیر کے ذیل عبر) اور یہ بات مسلم ہے کہ معاویہ علی کا سخت دخمن تھا، اپنی آخری عمر تک علی سے دشمنی کرتا رہا اور توبہ ضیں کی جب کہ اس کے لئے بعض علی و دخمنی علی ختم کرتا آسان تھی گر ضیں کی۔

مزید وضاحت ہے کہ خود سنیوں کے معتبر مدارک کے وریعے ہے بات فالمت ہے کہ خود وینجبراکرم نے ابوسفیان، معاویہ اور بزید پرلعنت کی۔ (تاریخ طبری جلداا ص کے ۱۳۵ تذکرۃ الخواص ص ۲۰۹) حتی کہ آپ نے اس حد تک فرمایا کہ معاویہ کو جب بھی مغبر پر ویکھو قتل کردو۔ (تاریخ بغدادی جلد ۱۲ ض ۱۸۱۔ شرح نے البلاغ الن حدید جلد ۲۳ ص ۳۳) اور جیسا کہ خود معاویہ کے تمایتی اوگوں کا کہنا ہے کہ معاویہ اجتماد کی روے امام علی ہے وشمنی کرتا تھا۔ تو ہم جواب بین کہتے ہیں کہ پیغیراکرم معاویہ کے مرت کلام کے ماضے اجتماد کرنا ہر گز جائز نہیں اور کیونکہ پیغیراکرم معاویہ کے تایاک ضمیرے واقف تنے ای لئے اس پر لعنت بھی۔ پیغیراکرم معاویہ کے تایاک ضمیرے واقف تنے ای لئے اس پر لعنت بھی۔ المحمد کے عدارک کے اعتبارے پیغیراکرم نے ایک ون معاویہ، عمر اور عاص کو آتش اور عاص کو آتش دونے میں وال دے۔ " (کتاب العنین ابن عزاح ص ۲۱۹۔ مند احمد بن حنبل، دونے میں وال دے۔ " (کتاب العنین ابن عزاح ص ۲۱۹۔ مند احمد بن حنبل،

(90)

کیا معاویہ پر لعن کرنا جائز ہے؟

مرحوم آیت اللہ انتظلی عبداللہ شیرانی نے قرمایا کہ بیس سی افراد جو خراسان کے علاقے تربت جام ہے ج پر آئے ہوئے تھے، مدینہ منورہ میں ہمارے ساتھ باغ صفا میں رکے ہوئے تھے۔ ہمارے ساتھ ہی بعض اصفهائی جاج نے مجلس اللم حسین کا انعقاد کرنا چاہا کیونکہ ایام عاشورا نزدیک تھے۔ چونکہ تربت جام والے برادران اہلست کے پاس کافی جگہ تھی۔ لہذا ہم نے ان سے بوی جگہ پر مجلس رکھنے کی گزادش کی جو انہوں نے قبول کرلی اور ہماری مدد بھی گی۔

انفاق ہے ان کے پاس کچھ مدینہ کے کی علماء ملنے آئے ہوئے تھے جن سے فضائل علی پر میری گفتگو ہوئی وہ لوگ نہ صرف میری باتیں مان رہے تھے بلحہ خود بھی فضائل علیٰ میں احادیث پینمبراکرم کا ذکر کررہے تھے۔

مثلاً پیجبراکرم نے علی کے بارے میں فرمایا: "لحمك لحمى و دمك دمك دمك ملا علی خبراکرم نے علی کے بارے میں فرمایا: "لحمك لحمى و دمك دمى." لين خمارا گوشت ميرا گوشت ہے تمارا خون ميرا خون ہے اور وعمن علی دعمن رسول اكرم ہے۔ كد علی كا دوست پیجبر اكرم كا دوست ہے اور دعمن علی دعمن رسول اكرم ہے۔ يمال تک كد بات لعن معاويہ تک پیجی۔

وہ لوگ کتے لگے: معادیہ پر لعن کرنا جائز نہیں، بال بزید پر لعن کرنا جائز ہے کیونکہ اس نے امام حمین کو شہید کیا۔

میں نے کما: خود آپ کے غدمب کے تحت معاویہ پر لعن کرنا جائز ہونا چاہئے۔ آپ کے ابھی کے فرمان کے مطابق جو آپ نے حضرت علی کے

(90)

# امام حسينٌ پر گرييه و بكا

ایک واعظ منبر پر تشریف فرما مصاحب امام حمین پر گرید کرنے کے تواب کے بارے میں مختلف احادیث ذکر کررہے تھے۔ مخلہ ان احادیث میں سے ا يك بيد حديث نبوي انهول في تقل كى كد : "كل عين باكية يوم القيامة الآعين بكت على مصاب الحسين فانها ضاحكة مستبشره بنعيم الجنة."(خار جلد ٢٨ ص ٣٩٢) يعني بر أنكر روز قيامت كريدكر كي، موائ اس أنكر كي جو مصائب الم معمن يركريد كرتى ربى ب، وه أنكه روز قيامت بمشتى تعمقول ي سر فراز خوش و خندال ہول گ۔ جب واعظ تقریرے فارغ ہو کر نیجے آئے تو منے والوں نے کما کہ مصائب امام حمین پر گریہ کرنے کا اتنا سارا تواب کیوں؟ البت یہ حقیقت ہے کہ امام حمین نے کربلا میں جاشاری سے وٹیا میں بھی سربلندی اور کامیانی حاصل کی اور ایے جوش مارتے خوان سے بزیدیوں کو ذلیل و رسوا کیا اور آپ نے آخرت میں بھی بہترین مقام حاصل کیا۔ ابھی عالم برزخ کی بہشت میں خدا ک تعتول سے بمرہ مند بیں اور سورہ آل عمران کی آیت ١٦٩ کی رو سے آپ ذندہ إلى جيماك ارشاد رب العزت ب: "والاتحسين اللين قتلو في سبيل الله امواتا بل احياء عند ربهم يوزقون "لين العني ال يغيرًا جوراه خدا من قل كردي گئے ہیں ہر گز انسیں مردہ ند سمجھو بلعد وہ زندہ ہیں اور ان کے پروردگار کی طرف ے ان کو روزی دی جاتی ہے۔

واعظ: بيت ي روايات مين اليي جين جن مين مصاب المام حسينا پر

جلد ٣ ص ٢٣٨) اس كے علاوہ كچھ صحابہ كرام نے جو اہلست كے نزديك بھى قابل قبول بيں، معاويہ كے بارے بين يوى سخت باتيں كى بين جس كى شرح آپ كتاب الغدير كى جلد ١٠ كے صفح ١٣٩ سے صفح ١٤٤ تك ملاحظ كر كتے بيں۔

شخ حر عاملی (متونی ۱۱۰۳) رد غرالی پرای کتاب احیاء العلوم میں لکھتے ہیں کہ غزالی نے جو کھا ہے کہ برید و تجان کو لعن کرنا جائز نہیں ہے، غزالی کی خاندال رسالت ہے و شخی اس سے بردھ کر اور کیا ہوگی جس کا انہوں نے خود اظہار کیا ہے۔ جبکہ روایات کی و شیعہ سب میں نقل ہوا ہے کہ ایک دن ایوسفیان اونٹ پر سوار تھا اور معاویہ اس اونٹ کے مہار پکڑے کھنچتا جارہا تھا، برید اونٹ کو چھے سے ہاک رہا تھا، پنجبراکرم نے جب ان لوگوں کو دیکھا تو آپ نے فرمایا: "لعن الله التواک و القائد والسائق." یعنی خدا کی لعنت ہو اس سوار پر اور ان آگ چھے طلے والول پر۔

اس کے بعد شیخ فرماتے ہیں کہ کیا ضداوند عالم سورہ نماء کی آیت ۹۳ میں یہ ارشاد خمیں فرماتا کہ: "و من یقتل مؤمنا متعمدا فجزاله جهنم خالدا فیها وغضب الله علیه ولعنه واعدله عذابا الیما." لینی جو کی مؤمن کو عمرا قل کرے اس کی سزا جنم ہے جس میں وہ رہے گا، اس پر خدا غضبناک ہوتا ہے اور لعنت کرتا ہے اور الیے مخض کے لئے دردناک عذاب ہے۔ " تو کیا غزالی معتقد ہے کہ لام حسین مؤمن نہیں سے ؟ جو برید پر لعنت کرنے کو جائز نہیں جانتا؟ والے رے بانصافی۔ (الا ٹیمی عشریہ فی رد الصوفیہ تالیف شیخ حرعالی ص ۱۲۳)

وہ شخص کنے لگا: اللہ اکبر! کیول میرے جنازے کو وفن نہ کیا جائے جبکہ میں مسلمان ہول اور امت مسلمہ کے درمیان ہول۔

الم حجادً گريد كرنے كے اور فرمايا: "واسفاه عليك يا ابتاه تبقى ثلاثة ايام بلا دفن وانت ابن بنت رسول الله "وامصيتا! اے بلا آپ كا جنازه تين دن تك به گور و كفن خاك پر پڑا رہا جبكه آپ فرزند فاطمه بحت رسول الله تقدر ماساة الحسين تاليف الخطيب شخ عبدالوہاب الكاشي ص ١٥٢)

دوسرا نکته: تاریخ میں آیا ہے کہ مصور دوانیقی (دوسرا خلیفہ عبای) نے جب مدید میں این نائب کو پیغام بھیجا کہ امام صادق کے گھر کو آگ لگاوی جائے تو مدید کے سردار کو جیے تی یہ پیغام ما اس نے علم دیا کہ لکڑیاں لائی جائیں اور امام صادق کے گھر کو آگ لگادی جائے۔ چنانچہ جب آگ لگادی گئی اور آگ کے شعلے امام کے گھر کے دالان سے اٹھنے گئے اور امام صادق کے گھر کی خواتین کے رونے کی آوازیں بلند ہوئیں تو امام صادق نے اپنی پوری کو شش ہے آگ کو چھلیا اس کے دوسرے دن جب آپ کے کچھ شیعہ آپ کی احوال پری کے لئے آئے تو دیکھا کہ آپ محرون میں اور گریہ فرما رہے میں۔ وہ لوگ کئے گئے: آب کوں گریہ فرمادے ہیں؟ آب اس پر گریہ کردے ہیں کہ وحمن نے آپ کے ساتھ اس طرح کی گتاخی کی ہے جبکہ یہ پہلی بار نہیں ہے کہ دعمن نے آپ کے یا آب کے خاندان کے ساتھ ایسا کیا ہو؟ امام صادق نے جواب میں فرمایا: میرا گریہ كرناكل كے واقع ير نيس بايدين نے جب ديكھاكد ميرے گرے آگ ك شعلے بند ہورے ہیں اور سیدانیاں ایک کرے سے دوسرے کرے کی طرف جاتی

ار برنے کے ملے میں تاکید کی گئ ہے ای طرح عزاداری کرنے کے ملے میں شیعہ و سی روایات میں آیا ہے کہ جب روز قیامت ہوگا حفرت زہراً بارگاہ خداوندي مين عرض كرين كي: "اللهم اقبل شفاعتي فيمن بكي على ولدي الحسين." يعنى خداوندا! ميرى شفاعت ان لوگول كے لئے قبول فرما جو ميرے ي جين پر كريد كرتے رہ اور اى روايت كے ذيل من آيا بك : "فيقبل الله شفاعتها ويدخل الباكين على الحسينُ في الجنة." يعني فداوند عالم حضرت زہراً کی شفاعت کو قبول کرے گا اور حسین پر گرید کرنے والوں کو بہشت میں واخل كرے گا۔ متعدد روايات كے اعتبارے انبياءً ماسبق اور پیٹمبراسلام وائمئيليم السلام مب نے مصائب امام حمین پر گرید کیا ہے اور عزاداری کی ہے تو کیاان سب اولیاء كرام كى اجاع كرتے ہوئے اگر بم امام حين ير گريد كرتے بيں توكياس بيس كوئي اشكال ب؟ نه صرف كوئي اشكال نيس بلحد اليي سنت كو زنده ركهنا اجها كام ب اور بیغیر اکرم کورائمہ کی اقتداء ہے اور عظیم قواب کے مستحق ہول گے۔

یمال پر ہم مصائب امام حسین پر گرید کرنے کو ائمہ " نے جو اتنی اہمیت دی ہے اس کے دو تاریخی کلتے بیان کرتے ہیں :

نکت اول: امام سجاد نے ساکہ ایک مخص بادار میں آواز لگارہا ہے کہ: "انا الغویب فار حمونی." یعنی میں غریب ہوں میری مدد کرو۔

امام سجاد اس کے پاس گئے اور فرمایا: اگر تیری تقدیر میں سے ہو کہ ای شہر (مدینہ) میں مرجائے تو کیا تیرے جنازے کو بول ہی بدون عسل و کفن کے چھوڑ دیاجائے گا؟

دیں۔ لبذا مارا سوال یہ ہے کہ مصائب امام حیین پر گریہ کرنے کا فلفہ اور بدف کیا ہے؟

واعظ: مصائب امام حمين پر گريد كرنے كے فلفے اور فوائد و آثار كے ملسے ميں چند امور قابل ذكر ہيں: اله تعظیم شعائر:

كى مؤمن كاكسى دوسرے مؤمن كے مرنے يركريد كرناكيك فتم كااس كا احرام كرنا ب اوراس بات كى نشائدى كرنا ب كه معاشر ، مين اس كى جكه خالى ہوگئی ہے اب اس کا وجود نمیں رہا تاکہ لوگ اس سے استفادہ کر علیں۔ گرید کرنا اسے باطنی احساسات کی نشاندہی ہے کہ مرنے والے مؤمن کا وجود تمام لوگوں کے لئے مایہ ، خیروبرکت تھا اور یہ ایک امر طبیعی ہے کہ انسان جتنا بی بوا ہو اس کے مرتے پر گرید کرنا اور زیادہ ہوتا ہے اور اگر کوئی انسان مر جائے اور کوئی بھی اس پر گریہ نہ کرے تو یہ ایک حتم کی اس کے ساتھ بے احترای ہے۔ کسی نے امام علی ا ے اوچھا: اخلاق نیک کیا ہے؟ آپ نے قرمایا: "ان تعاشرو الناس معاشرة ان عشتم حنو اليكم وان متم بكو عليكم." يعنى لوگول ك درميان أس طرح ي زندگی ہم کرو کہ وہ لوگ تمہاری طرف جذب ہول تم سے محبت کریں اور اگر تم مر مجے تو تمہارے لئے گریہ کریں۔ اور ہر ملت وقوم کے در میان بد رسم ہے کہ اگر ان میں ے کی بررگ کا انتقال ہوجاتا ہے تواس کے مرجانے پر گرب کرتے ہیں اور اسے تاڑات کا اظہار کرتے ہیں اور اپ احساست کا اظہار کرتے ہیں۔ الم حسین اور ان کے ساتھیوں کی جانسوز شمادت جو دین کی حفاظت کیلئے ہوئی ایک بہت بوا یں تاکہ آگ ان پر اثرانداز نہ ہو جبکہ بیں بھی ان کے ساتھ گر میں تھا تو "فتذکرت روعه عیال جدی الحسین یوم عاشوراء لما هجم القوم علیهن ومنادیهم بنادی احرفو بیوت الظالمین. " لیخی اس وقت بیں اپنے جد حمین مظلوم کے گرانے کی اس روز عاشورا کی وحشت کو یاد کر کے رو رہا ہوں جب وشمن نے خیام اہل جرم پر حملہ کیا تو دشمنوں کا ایک منادی نداکررہا تھا کہ ظالموں کے گروں کو جلادو۔ (ماساہ الحسین ص ۱۳۵)

لبذا ان دونوں ندکورہ دکایات اور دسیوں دوسرے قرائن ہے معلوم ہوتا ہے کہ ہمارے ایکہ چاہتے تھے کہ ہر موقع ہے استفادہ کرتے ہوئے یادسین کی تجدید کریں اور اوگوں کے احساسات کو اس مسئلے کی روسے زندہ کریں۔ لبذا ہم چید پر اکرم اور ائمہ کی ویروی کرتے ہوئے مصائب امام حمین کا ذکر کر کے گریہ پیغیر اکرم اور اعتقاد رکھتے ہیں کہ اس کے بدلے ہمیں عظیم اواب ملے گا بلحہ مصائب امام حمین پر گریہ کرنا اور اظہار عقیدت کرنا کے سلط اتنا مقدی اور قیمتی مصائب امام حمین پر گریہ کرنا اور اظہار عقیدت کرنا کے سلط اتنا مقدی اور قیمتی ہے کہ امام زمان (عج) امام حمین پر درود و سلام کے ضمن میں فرماتے ہیں: ہے کہ امام زمان (عج) امام حمین پر درود و سلام کے ضمن میں فرماتے ہیں: سلسلام علی المجبوب المصر جات " (الوقالیج والحوادث جلد ۲ ص ۲۰۰۷) یعنی میرا سلام ہوان سینوں پر جو سوگ امام حمین بین چاک چاک ہوتے ہیں۔

سننے والے: آپ کے الن روش بیانات کا شکریہ بے شک جمیں اولیاء ضدا اور ائمہ کی روش کو اپنا شعار زندگی بنانا چاہتے لیکن ہم یہ کمنا چاہتے ہیں کہ اسلام کے تمام ادکام یقینا حکمت و مصلحت اور ہدف رکھتے ہیں۔ لہذا کیا ہی بہتر ہو کہ ہم انہیں معرفت کے ساتھ انجام ویں۔ صرف اندھی تقلید کے تحت انجام نہ

احماسات کرتے ہوئے آنیونکل آمی تو یہ سے عشق و مجت کی ترجمانی کرتے ہیں۔ گروہ ذبان جو اپنے گروگروش کر کے سخی جملے بناتی ہے وہ عقل حاضر ہے۔ لہذا جس طرح منطق استدلال اس کے ان ربیر ان کمتب سے ہم سکی کو بیان کرتے ہیں ای طرح ایک قطرہ آنیو بھی اپنے ربیر کے کمتب کے دشمنوں سے جنگ عاطفی کا اعلان کرتا ہے۔ (انگیزہ پیدائش قد جب ص ۱۵۰) لہذا ہمیں ہر گر عواطفی پہلؤکو اپنے محبوب کے اعلی اہداف تک مینچنے اور دخمن کے خاتمہ کے لئے فراموش پہلؤکو اپنے جو ایک آنے والے انقلاب کا سرمایہ ہے۔

سم گریہ تائید:

مصائب المام حسين پر گريد كرنا ايك فتم كا قيام المام حسين كى تائيد كرنا ب اور ال كے اجداف عالى كى تصديق كرنا ب اور اپنے گرے احساسات كو جر وشمن اور عمكر كے خلاف اكھارنا ب جس كے معنی بيد جيں كد اے حسينا آپ كے لئے ہمارے قلب و جان بيس جگد ہے۔

جیبا کہ فاری شاعر کمتا ہے:

زندہ در قبر دل مابدن کشته تواست جان مائی و تورا قبر حقیقت دل مااست یہ ہے شیعوں کی زبان حال جو زبان و مکان میں تین پایوں پر استوار ہے: ا۔ ہمارا قلب اس مبدء پر ایمان رکھتا ہے جس کی خاطر حسینا شہید ہوئے۔ ۲۔ ہمارے کان حسینا کی سیرت و گفتار کو س رہے ہیں۔ صادر ہے اور ان پر گربیہ کرنا ایک حتم کا احترام اور ان کے اس مقدس بدف کو زندہ کرنا ہے اور ان پر گربیہ کرنا ایک حتم کا اخرام ہور ان کے اس مقدس بدف کو زندہ کرنا ہے اور اپنے احساسات باطنی کا اظہار ہے۔ خداوندعالم فرماتا ہے: "و من يعظم شعائر اللی کی تعظیم و احترام کرتا شعائر اللی کی تعظیم و احترام کرتا ہے اس فتم کا کام ان کے ولول کے تقویٰ کی نشانی ہے۔ (سورۃ عج آیت ۳۲) کے اس فتم کا کام ان کے ولول کے تقویٰ کی نشانی ہے۔ (سورۃ عج آیت ۳۲) کا ہے۔ گربیہ عاطفی :

لیعنی ایک ہی دن میں امام حمین اور ان کے وفاوار ساتھیوں کی شاوت انسان کے ول کو جلا کر رکھ ویتی ہے اور ہر انسان کو ظالموں کے خلاف اہمارتی ہے۔ واقعہ کربلا اس حد تک ولول میں بیٹھ چکا ہے کہ جو زمانہ کے ساتھ سماتھ برانا میں ہوسکتا اور نہ جے کھلایا جاسکتا ہے۔ (بطور مثال) میحیوں کے عقیدے کے مطالق حفرت من کے و شمنول نے ان کو سولی پر لفکا کر قتل کرڈالا ہے لیکن اگر آپ ملاحظہ کریں تو اس وقت پوری دنیا کے مسیحی موضوع صلیب کو یاد رکھے ہوئے ہیں اور غم وائدوہ کا اظہار کرتے ہیں حتی کہ سے صلیب کی علامت ہر جگہ قبر تک پر لگاتے ہیں۔ اپنے لباس، اپنی پیشانیوں پر جبکہ اس حادیثہ کو ہزاروں سال گزر سے بیں مر محدل کے عقیدے کے مطابق حفرت عیسیٰ قل کے گئے بیں۔ لہذا ان کی یاد کو زندہ رکھے ہوئے ہیں جبکہ واقعہ کربلا اور شادت امام حسین جو سيدالشهداء بين عظيم ترين واقعه ب- لهذا عزاواري امام حمين بريا كرما اور إمام حسين ر گربد کرنا عواطف باطنی کے زعرہ ہونے کا سبب اور امام کے عالی ترین اہداف تک پننچ كا اعلان ب بول ايك اساد ك كه: جيشه زبان عقل كى ترجمانى كرتى ب مر عشق کی ترجمانی آسمیس ہیں، جب بھی کی کے آگھ سے کی کے لئے اظہار

ماری آنکھیں آنو بہا بہاکر حسن کے خونی واقعہ کرباا کی تعدیق کرتی

تو یہ نئی عن المعر کے ورجہ اور ظالمول کے خلاف صف جماد کا درجہ رکھتا ہے جو کہ بہترین ذریعہ ہے۔

سننے والے: آپ کے ان منطقی اور جامع جواب کے ہم بہت بہت شکر گزار ہیں۔

واعظ: اب يمال يريس ال حث كو تحيل كرت موت اس بات كا اضافه کرون گاکه اسلام کے بعض احکام سائ پہلور کھتے ہیں۔ لبذا فلف عزاداری میں حتی کہ روئے جیسی شکل تک بنانے میں حکت مسائل سیای کو عزاداری وگرب ا والى من بيان كرنا م جيماك يل مناظره غبر ٨١ مين كزراك المم باقر ك وصیت کے اعتبارے عزاداری امام حبین وس سال تک سرزمین منی کے موسم عج میں بیان ہوئی ائمہ چاہتے تھے کہ عزاداری کے ضمن میں حق و باطل متحص ہو جائے اور لوگ غفات سے تکلیں اور بیدار ہو جائیں ای لئے ائمہ ہر موقع سے استفاده كرتے ہوئے واقعه كربلاكو زئده كرتے تھے۔ يمال تك كه امام كاظم فرماتے ہیں کہ ہمارے جدامجد حضرت الم سجاد کی انگو تھی پر بیہ جملہ لکھا ہوا تھا: "خوی وشقى قاتل الحسن ابن على عليه السلام. "(منتى الآمال جلد ٢ ص ٣) لين امام حسین کا قاتل رموا و بدخت ہو گیا۔ لہذا امام حجاد کا اپنی انگو تھی پر اس طرح کا جملہ نقش كرانا اس كئے تھاكد آب جاہے تھے كد واقعد امام حسين زندہ رہے جب لوگ آپ کے پاس آئیں اور ان کی نظریں اس لکھے ہوئے پر پڑی تو بو امید کے مظالم یاد آجائیں اور ان کے خلاف لوگول کے ذہن میدار جول۔

خلاصه گفتگوید ب که امام حمین پر گرید کرنا و عزاداری کرنا دو قتم کا

جیں لہذا جب گرید ان تین ما پر ہو تو یہ اس بات کی نشاند ہی کرتی ہے کہ اس انسان کی فطرت سالم ہے نہ صرف یہ کہ اس میں کسی قتم کا کوئی حرج نمیں بلعد مقاصد امام حیون کے سلطے میں بہت ہے فوائد کا موجب ہوتا ہے۔
مار سواکر نے والا اور پیغام پہنچانے والا گرید :

جوانان بھی شمادت الم حیوق میں سنتا ہے کہ آپ تین دان کے بھوکے

پاسے اپ میوی پڑوں کے سامنے کربلا کے بیخ صحرا میں بے یار و مددگار مارے

گئے، تو نے اختیار اس کا قلب مقلب ہو جاتا ہے اور ہزید و بزیدیوں کی قساوت قلبی
کو درک کرتا ہے۔ لہذا المام حسمنا پر گریہ کرنا وحمن کے خلاف فریاد ہے جو ہر
ظاغوت زماں کے لئے ہے اور ایک فتم کا امریہ معروف و نئی از منکر ہے اور دحمن
کو مرکوب کرنے اور خدا کے نیک بندوں کے ابداف نیک کو پھیلانے کے لئے ہے

یہ ایک فتم کا نمی عن المحر ہے اور استفامت دین کے لئے عمد نامہ عملی ہے اور ہر
ظالم و ظلم کے خاتے کا اعلان عام ہے۔
ظالم و ظلم کے خاتے کا اعلان عام ہے۔

خلاصہ: یہ کہ گریہ بھی کئی قتم کا ہے: (۱) خوف سے گریہ کرنا۔
(۲) شوق مجت میں گریہ کرنا۔ (۳) گریہ عاطفی۔ (۴) پیغام پنچانے والا گریہ وغیرہ وغیرہ اگر گریہ کی یہ تمام اقسام ہول تو یہ پہندیدہ گریہ ہے ہاں ایک قتم کا گریہ ندموم ہے جو انسان کی شکست کی دلیل ہے وہ گریہ ذات ہے جو پست اور گرے ہوئے انسانوں کا گریہ ہے اور ہر گز اولیاء خدایا بندگان مؤمن اس قتم کا گریہ نیس کرتے۔ لہذا مجموعاً گریہ دو قتم کا ہے۔ (۱) شبت۔ (۲) منتی اور جو فدموم ہے وہ گریہ خفی اے جو نقصائدہ ہوتا ہے جبکہ گریہ شبت کے فوائد ہوتے ہیں بھے بعض او قات

کو ذکر کرنے کے بعد تو قیامت تک ہر سے پیدا ہونے والے دین کو باطل قرار دے دیا ہے۔

بہائی: مثلاً کوئی آیت قرآنی اس بات کو صراحاً ذکر کررہی ہے کہ یغیبر اکرم ؓ آخری پنیبر ﷺ ع

مسلمان: سورۃ احزاب کی آیت نمبر ۲۰۰ میں ہم پڑھتے ہیں کہ:
"هاکان محمد ابا احد من رجالکم ولکن رسول الله و خاتم النبین وکان
الله بکل شئ علیما: " یعنی فحر تم میں ہے کی مرد کے باپ نمیں ہیں بائد خدا
کے پیفیمر اور سلسلہ نبوت انبیاء کے آخری نج ہیں، بے شک خدا ہر چیز کا علم رکھنے
والا ہے۔ لہذا اس آیت میں "خاتم النبیین" کا جملہ اس بات کی روش ولیل ہے۔
پیفیمر اسلام آخری پیفیمر ہیں کیونکہ جملہ خاتم کو جس طرح بھی پڑھیں اس کے معنی
اختام بی کے ہیں۔ لہذا یہ آیت صراحتا پیفیمر اسلام کے آخری پیفیمر ہوتے اور ان
پر نبوت کے ختم ہونے اور ان کے بعد دوسرے پیفیمر نہ آنے اور دوسرا دین و
شریعت نہ آنے پر دلالت کرتی ہے۔

بہائی: خاتم تو انگو مٹی کو بھی کتے ہیں جو انگلی کی زینت ہوتی ہے۔ لہذا اس آیت ندکور میں ممکن ہے پیغیر اکرم کو زینت پیغیران کے حوالے سے یاد کیا گیا ہو؟

مسلمان: الفظ خاتم كے حقیقی معنی وی ختم ہونے كے ہیں اور اصلاً به چيز آج تك نميں ويكھی گئ ہے كہ لفظ خاتم كو انسان كے لئے استعمال كيا گيا ہو اور اس سے ذيت كے كاوں ميں ويكھے

ے: (۱) منفی گرید و عزاداری لینی محض د کھاوا جو مادی اغراض کی خاطر ہوں، قابل ندمت ہیں اور (۲) شبت گرید جس میں عزت و شجاعت و صلاب و ہیداری کا پس منظر ہو اور اس فتم کا گرید، کرنا اور عزاداری کرنا ثمر عش ہے۔

(44)

فاتميت پنيبر اسلام پر مباحثه

ضروریات وین و امورقطعی میں سے ایک مئلہ خاتمیت بینیمر اگرم کا ب
کہ آپ کے بعد کوئی دوسرا بینیمر نہ ہوگا اور آپ کی شریعت روز قیاست تک باقی
رہے گی قرآن کی گئی آیات اس مطلب پر دلالت کرتی ہیں : مثلاً سورۃ اتزاب کی
آیت ۳۰، سورۃ فرقان کی آیت ا، سورۃ فصلت کی آیت اس ۴۲۶ ، سورۃ انعام کی
آیت ۱۹، سورۃ سباء کی آیت ۲۸ وغیرہ اور بینیمر اکرم و انکہ اطمار سے اس مطلب
پر بہت کی روایات ہیں لیکن اس کے باوجود پینیمر اکرم کے بعد ہر زمانے کے
زر خرید افراد نے پینیمر بنانے کی کوششیں کیں تاکہ خاتمیت پینیمر کو مٹادیں اور
قادیاتی ندیمب کو جامع اسلامی میں رائے گریں۔ اب آپ اس مناظرے پر توجہ
کریں جوالی مسلمان اور ایک بھائی شخص کے در میان ہول

مسلمان: تم لوگ جو اپنی کاوں میں اسلام و قرآن کو قبول کرتے ہو اور پھر یہ کتے ہو اور پھر یہ کتے ہو اور پھر یہ کتے ہو کہ خدمب اسلام سٹے ہوگیا ہے اور اس کی جگہ دوسرا آئین آیا ہے میں آپ سے پوچھتا ہوں کہ قرآن میں بہت کی آبیتیں ہیں جو اس بات پر گواہ ہیں کہ اسلام آیک جاودانی خدمب ہے جو تاقیامت قائم رہے والا ہے اور مسئلہ خاتمیت

جو ہم سمی لفظ کے اصلی معنی سے مجازی معنی کی طرف جائیں اور یہال پر کوئی الیا قرید موجود شیں۔

یمائی: آیت میں پیفیر اسلام کے لئے "خاتم النہین" استعال ہوا ہے۔ "خاتم الموسلین" استعال نہیں ہوا ہے کہ پیفیر کے بعد رسول کے آنے کا ملسلہ بند ہو گیا ہو۔

مسلمان : اگرچه قرآن مین لفظ "رسول" اور لفظ "ني" مين فرق ب-مثلا خداد ندعالم نے قرآن میں حضرت اساعیل کورسول بھی کماہ اور نبی بھی۔ (سورة مريم آيت ٥٣) اى طرح حضرت موئ كورسول و تى دونول نامول سے يكارا ہے۔ (سورة مريم آيت ۵) ليكن يه مطلب بر كر جمله خاتم النجين مي شبه ايجاد منیں کرسکتا کیونکہ "نبی" لعنی جس کو خدا کی جانب سے وحی ہوتی ہو جاہے وہ لوگوں تک پنجانے پر مامور ہو یانہ ہو گر "رسول" وہ ہے جس کے پاس آسانی كتاب اور شريعت موتى ہے۔ لهذا ہر رسول تى ہے مگر ہر مى رسول تمين۔ متيحہ يه لكلاك أكركها جائے كه يغير اسلام خاتم الانبياء ميں يعني ان كے بعد كوئي پيغبر شیں ہوگایااں فرض کی منا پر کہ ہر رسول پیٹیبر ہے تو بھی بتیجہ میں نظلے گاکہ پیٹیبر اكرم كے بعد كوئى رسول ميں جوگا\_بعوان مثال في ورسول مثلاً ايك عام انسان اور ایک پڑھے لکھے انسان کی مائد ہیں اصطلاع منطق کے اعتبار سے ان میں عموم و خصوص مطلق کی نبت ہے جب بھی میں نے کماکہ آج انسان میرے گر نیس آیا العنى يرمها لكها انسان بهي نبيل آيااي طرح بم اس مورد عن مسئلے بيل جب كما جاتا ے کہ رسول خدا کے بعد کوئی پیغیر نہیں آئے گا لیعنی رسول بھی نہیں آئے گا۔ ہیں تب بھی خاتم کے معنی وہی ختم کرنے کے طبتے ہیں۔ لہذا ایک لفظ کو اس کے لغوی معنی کے علاوہ استعمال کرنے کے لئے قرینہ کی ضرورت ہوتی ہے جبکہ یمال اس فتم کا کوئی قرینہ بنیں ہے کہ خاتم کے حقیقی معنی کو چھوڑ کر مجازی معنی کو اختیار کیا جائے۔ لہذا اب قراصاحبان لغت کے لفظ خاتم کے معنی کے بارے ہیں نظریات ملاحظہ کریں:

فیروز آبادی کتاب "قاموس اللغت" میں فرماتے ہیں کہ ختم کے معنی مر لگانے کے ہیں جسکی مثال "ختم الشی" ہے دیتے ہیں یعنی کی چیز کا ختم اور کمل ہونا۔ جوہری اپنی "صحاح اللغت" میں فرماتے ہیں کہ ختم یعنی آخر تک پہنچ جانا: "خاتمه الشیع" یعنی اُس چیز کا آخر۔

الا منظور الخت المان العرب ميں فرماتے ہيں: "ختام القوم" ليني قوم كا آخرى فرد اور "خاتم النبيين" ليني آخرى نبي اور راغب البي كتاب الخت مفردات ميں "خاتم النبيين" ليني بيغيم اسلام نے اپنے آنے ہے نبوت كو اختام تك پائچايا۔

منتجہ بير كہ لفظ خاتم ہے زينت كے معنی لينا خلاف لغت ہے جس كے لئے دليل كی ضرورت ہے جبكہ يہاں اس پر كوئی دليل بھی نہيں ہے۔

المح وليل كی ضرورت ہے جبكہ يہاں اس پر كوئی دليل بھی نہيں ہے۔

المحائی: لفظ خاتم كے معنی تصديق كرنے كے ہيں۔ لهذا "خاتم النبيين" كے مقصد بير ہے كہ بيغيم اسلام گزشتہ انبياء كی تصديق كرنے والے ہے۔

مسلمان: پہلے والے سوال كے جواب ميں ہى واضح ہوگيا كہ لفظ خاتم مسلمان: پہلے والے سوال كے جواب ميں ہى واضح ہوگيا كہ لفظ خاتم كے اصلی معنی وہى آخرى كام كے ہيں اور بير بات تو كبيں نہيں سنی گئی ہے كہ لفظ خاتم ہے اصلی معنی وہى آخرى كام كے ہيں اور بير بات تو كبيں نہيں سنی گئی ہے كہ لفظ خاتم ہے تھديق كے معنی سمجھے جاتے ہوں گر بيد كہ اس پر كوئی دليل يا قرينہ ہو خاتم ہے تھديق كے معنی سمجھے جاتے ہوں گر بيد كہ اس پر كوئی دليل يا قرينہ ہو خاتم ہے تھديق كے معنی سمجھے جاتے ہوں گر بيد كہ اس پر كوئی دليل يا قرينہ ہو خاتم ہے تھري كے معنی سمجھے جاتے ہوں گر بيد كہ اس پر كوئی دليل يا قرينہ ہو خاتم ہے تھديق كے معنی سمجھے جاتے ہوں گر بيد كہ اس پر كوئی دليل يا قرينہ ہو

ہے گرید کد "الف" اور "ل" عمد پر کوئی دلیل ہو اور کیونکہ اس پر کوئی دلیل نہیں لہذا معلوم ہوتا ہے کہ یمال تمام پیغیر مراد ہیں۔

### (94)

قا تلان امام حسین کے بارے میں مکالمہ نے جہ شدہ اامر حس کیلئر عزارا کی انترک میں م

وہائی: یہ جو شیعہ امام حمین کیلئے عزاداری و ماتم کرتے ہیں اور اتن محبت و احساسات کا اظہار کرتے ہیں یہ اپ اجداد کے گزشتہ کئے ہوئے مظالم کا اذالہ کرتے ہیں کیونکہ ان کے اجداد نے امام حمین کو شمید کیا اور پھر توبہ کرلی۔ ازالہ کرتے ہیں کیونکہ ان کے عنوان سے اپ گزشتہ گناہوں کاجران کرتے ہیں۔ لہذا اب یہ لوگ "توابین" کے عنوان سے اپ گزشتہ گناہوں کاجران کرتے ہیں۔ شیعہ: اس طرح کی تھت اور نسبت تم کی دلیل کی بناپر دے رہے ہو؟ شیعہ: اس طرح کی تھت اور نسبت تم کی دلیل کی بناپر دے رہے ہو؟ وہ شام، عبانی: جو لوگ کر بلا میں امام حمین سے جنگ کرنے آئے تھے وہ شام، عبان اور نسب اہل کوفہ تنے اور اس وقت کوفہ میں اکثر شیعہ تقے۔ لہذا انہوں نے کربلا آکر امام حمین کو شمید کرؤالا۔

شیعہ: اولا اگر بالغرض کال کچھ شیعہ ڈر و خوف یا فریب میں آگر کربلا میں اللہ حمین کے خلاف جنگ میں شریک ہو تھی گئے ہوں تو یہ اس بات پر ولیل نیس ہے کہ غد ہب شیعہ اور اس کے تمام پیروکار مخرف ہو گئے ہوں اور بزید کی راہ پر چلے ہوں اگرچہ ممکن ہے کہ کئی قوم و ملت میں سے کچھ لوگ مخرف ہو جائیں گر ان کا یہ عمل اس پورے غد ہب پر دلیل نمیں قرار پاسکتا۔ کانیا اس قتم کی نسبت ہی وینا ہے جیاد ہے۔

بہائی: نبی و رسول کے درمیان جائن کی نبت ہے جمال نبی ہوگا رسول نہیں ہوگا جمال رسول ہوگا وہاں نبی نہیں ہوگا۔ لہذا میرا اشکال اپنی جگہ پر باتی ہے۔

مسلمان: رسول و نبی کے در میان اس طرح کا فرق کرنا آیات و روایات واقوال بررگان کے بر خلاف ہے اور سراسر مغالطہ ہے کیونکہ اپنی مورد صف آیت ہی میں پڑھتے ہیں کہ: "ولکن رصول اللّه و خاتم النہیین." یعنی محمد رسول خدا بھی ہیں اور آخری نبی بھی۔ اس طرح حضرت موسی کے بارے میں پڑھتے ہیں خدا بھی ہیں اور آخری نبی بھی۔ اس طرح حضرت موسی کے بارے میں پڑھتے ہیں کہ: "و کان رسول نہیا."(سورة نباء آیت اے ا) لیعنی موسی رسول بھی تھے اور نبی بھی اور پھر اس سورے کی اس آیت میں حضرت عیسی کو رسول کے نام سے لگارا ہے۔ اور پھر سورة مر یم کی آیت میں حضرت عیسیٰ کو رسول کے نام سے لگارا ہوتوں میں تبائن ہوتا تو پنجیر اکرم اور حضرت موسیٰ و بیسیٰ کو ان متضاد صفتوں سے خطاب شیں ہوتا تو پنجیر اکرم اور حضرت موسیٰ و بیسیٰ کو ان متضاد صفتوں سے خطاب شیس ہوتا۔ اس کے علاوہ بہت تی روایات کے ذریعے بھی معلوم ہوتا ہو غیرہ کے ذریعے تعمیر کیا گیا ہے۔

بہائی: جملہ "حاتم النبین" ممکن ہے اختام پیغیری کے لئے استعال کیا جائے گر تمام پیغیروں کو شائل نہیں کر تا۔

مسلمان: آپ كابيد اعتراض لو پيلے والے اعتراضوں سے زيادہ بنسا وينے والا بے كيونكد جو ذراى بھى ادبيات عرب سے آشائی ركھتا ہے وہ جاتا ہے كه جب بھى كى كلمه بر "الف" اور "ل" جمع بول تو وہ كلمه عموميت بر ولالت كرتا

وبافي : كول اوراس بركيا وليل ب؟

شیعہ: وہ سپائی جو کوفہ سے کربلا امام حسینا سے جنگ کے لئے آئے
سے وہ ہر گر شیعہ نہیں تھے بائد خوارج اور اموی اور منافقین تھے جو امام علی اور
امام حسن سے فلست کھا چکے تھے اور ان کے سر دار بھی وہی لوگ تھے جن کو امام
علی نے اپنے دور حکومت میں ان کی بد کردار یوں کی وجہ سے انہیں معزول کردیا تھا
اور این زیاد بھی ایسے لوگوں سے استفادہ کردہا تھا اور بہت سے تو ان میں گروہ
"موتزقه" والے تھے بیتی جو غیر عرب تھے اور سر دوری پر ان کو لایا گیا تھا کہ
حکومت بنی امیہ پر خروج کرنے والوں کے ساتھ جنگ کریں۔ لہذا ان میں سے
کوئی بھی شیعہ خمیں تھا۔ ای لئے امام حسین نے انہیں "ویلکم یا شیفة آل ایس
سفیان" کہ کر بدعا دی تھی۔ (اموف سید کن طاؤس ص ۱۲)

مزید وضاحت ہے کہ اگرچہ امام علی کے زمانے بیں کوفہ بیل شیعول ک
اکثریت تھی گر امام علیٰ کی خلافت کے بعد معاویہ کے ظلم و سم سے شیعہ منتشر
ہوگئے تھے اکثر کو شہید کرویا گیا یا شہر بدر کرویا گیا تھا۔ معاویہ کے معین کروہ
عراق کے ولی زیاد بن اہیہ کے زمانے بیل شیعہ کثرت سے شہید کئے گئے یا زندانوں
بیل والے گئے یا کوفے سے زکال باہر کئے گئے۔ معاویہ کے زمانے بیل اگر کوئی کافر
یا مشرک ہوتا تو اس کو امن و امان ملتی گر شیعان علیٰ کے خون بہائے جاتے، ان
کے گروں کو ویران کرویا جاتا تھا۔ زیاد بن الیہ جو سمیہ روی کا بیٹا تھا جب یہ معاویہ
کی طرف سے کوف کے دارالامارہ کا داروغہ بنا تو معاویہ نے اس کو خط کھا کہ :
کی طرف سے کوف کے دارالامارہ کا داروغہ بنا تو معاویہ نے اس کو خط کھا کہ :

لوگوں کو مبعد کوفہ میں جمع کیا اور حضرت علی پر لعن کرنے کو کہا۔ جو بھی اس سے انکار کرتا اس کی گردن اڑادی جاتی متھی۔(مروج الذہب جلد۲ ص۲۹۔ شرح نیج البلاغہ ابن الی الحدید جلد۳ ص۱۹۹۔الغدیر جلداا ص۳۴و۳)

منقول ہے کہ زیاد بن اید "سعد بن سرح" بای محب علی کو حلاش کررہا تھا تاکہ ان کو حمل کرے تو اہام حسین نے زیاد کو خط لکھا کہ "سعد بن سرح" ایک بے گناہ مسلمان ہے تم کیوں اس کے حمل کے دریے ہو؟ زیاد نے اہام مسمین کو جواب میں لکھا کہ میں اس کو آپ کے والد کی دوستی کی بنا پر حمل کرنا چاہتا ہوں۔ (شرح ننج البلاغہ انن الی الحدید جلد م ص ۲۲۰)

زیاد بن ابید کے مظالم میں سے ایک بواظلم یہ تھا کہ اس نے "سمرہ بن جندب" جیسے ظالم شخص کو کوقہ و بھر ہیں اپنا جانشین بنایا اور چر زیاد بن ابید کے مرنے کے بعد معاویہ نے بھی "سمرہ" کو کوفہ کے دارو نے کے طور پر باتی رکھا۔ "سمرہ" نے ایک بی دفعہ میں ۱۸۰ بزار شیعان علی کا قتل عام کیا۔ (تاریخ طبری جلد ص ۱۳۲۔ کائل ابن اثیر جلد س ۱۸۳)

ابو سوار عدوی کہتے ہیں کہ "سمرہ" نے ایک دن جمیح میری قوم کے عیم افراد کو جو حافظ قرآن تھے بے رحمانہ طور پر قتل کیا۔ (تاریخ طبری جلد ۲ میں ۱۳۲۰ کامل ائن اشیر جلع ۳ ص ۱۸۳) جن بیں چر بن عدی اور ان کے ساتھی، مالک اشتر، محمد بن افی بحر اور عرو بن حتی جسے بزرگان شامل شے، جو معاویہ کے در خرید مز دوروں کے ذریعے درجہ شادت کو پنچے معاویہ کی وحشانہ حکومت اس طرح کی تھی کہ "عمرو بن حتی" کے سرکے ائے حکم دیا گیا کہ ان کے سرکواس طرح کی تھی کہ "عمرو بن حتی" کے سرکے ائے حکم دیا گیا کہ ان کے سرکواس

گئے جس کے بیتے میں خود سلیمان اور بہت سے ان کے ساتھی اس جگ میں شامیوں سے جنگ کرتے ہوئے درجہ شاوت کو پنچے۔

علامہ مامقانی لکھے ہیں کہ امام حسین کے عراق پینچ سے پہلے ابن زیاد نے دے ۵۰۰ شیعوں کو قید ہیں وال دیا تھا جن ہیں سلیمان بن صرد خزاعی جسے افراد بھی شخے جو تقریباً چار سال زیران زیاد ہیں رہے۔ لہذا جو معروف ہے یا ابن اثیر سے منقول ہے کہ یہ لوگ اس وقت اپنی جان ومال کے خوف سے امام حبین کی مدد کو منیں جاسکے تاہم امام حبین کی شادت کے بعد پشیمان ہوئے اور پھر سلمان کی رہیری ہیں "توابین" یعنی توبہ کرنے والا گروہ تفکیل پایا تاکہ گزشتہ کا جران کیا جائے اور خون حسن کا بجران کیا جائے اور خون حسن کا بدلہ لیا جائے۔ (تنقیح القال جلد ۲ من ۱۳۳) لبذا قاتلین امام حسن ہی کوئی شیعہ نہ تھا بلعہ سب خوارج و مرتدین و منافقین اور امام علی کی دور حسن میں اپنے عمدول سے معزول لوگ شے یا امام حسین کی حکومت سے فرار حکومت ہوئے تھے یا وہ غیر عرب لوگ شے جو کرائے کے قاتل شے۔

(AA)

آیت ہلاکت پرایک مکالمہ

قرآن کے مورۃ بقرہ کی آیت ۱۹۵ جو آیت بلاکت کے نام سے معروف ہو ہیں ہے وہ بیر ہے: "وانفقو فی سبیل الله ولا تلقو بایدیکم الی التھلکة واحسنوا ان الله یحب المحسنین. " یعنی راہ خدا میں انفاق کروا پنے ہی ہاتھوں سے خود کو بلاکت میں مت ڈالو، لوگوں کے ماتھ احمان کرو، بے شک خدا احمان کرنے بلاکت میں مت ڈالو، لوگوں کے ماتھ احمان کرو، بے شک خدا احمان کرنے

کی زوجہ کے پاس لے جایا جائے جو خود اس وقت زندان معاویہ میں تھی۔ معاویہ کے زوجہ کے پاس لے جایا جائے جو خود اس وقت زندان معاویہ میں رشتہ وار پر بھی اعتاد نہیں کرتا تھا اس احتمال کی منا پر کہ کہیں یہ معاویہ کا جاسوس نہ ہو۔

علامہ این تحریر فرماتے ہیں کہ چونکہ زیاد بن ابیہ جود کوفے کا تھا اور امام علی کی خلامہ این تحریر فرماتے ہیں کہ چونکہ زیاد بن ابیہ جود کوفے کا تھا اور امام علی کی خلافت کے وقت سے شیعیان علی کو بہان تھا بھی جاتا تھا کہ وہ کمال اور کتنے ہیں۔ اس لئے وہ گوشہ کنار سے بھی مجان علی کو نکال لاتا، ان کے ہاتھ میر کاٹ ویتا، ان کی آنکھیں نکال ویتا اور پھر انہیں بھائی دے ویتا یا قید میں باتھ ویتا، ان کی آنکھیں نکال ویتا اور پھر انہیں بھائی نہیں چھوڑا۔ (الغدیر فال ویتا، حتی کہ اس نے کوفے میں کسی ایک شیعہ کو بھی باتی نہیں چھوڑا۔ (الغدیر جلد ۱۱ ص ۲۸)

خلاصہ گفتگو ہے کہ امام حیین کی امامت کے دور تک کوئی شیعہ کونے بیں باتی نہیں رہا سوائے آیک چھوٹے سے گروہ کے جن کی تعداد چار بزار یا پانچ بزار سے زیادہ نہیں تھی۔ اتن زیاد جب کونے کا داروغہ منا تواس نے سب سے پہلے انہیں لوگوں کو پکڑواکر امام حمین کے عراق کے لئے نگفتے سے پہلے قید کردیا تھا۔ اس دور بیں پورے کوفے بیل صرف استے ہی شیعہ تھے جنہوں نے اتن زیاد کے اس دور بیل پورے کوفے بیل صرف استے ہی شیعہ تھے جنہوں نے اتن زیاد کے بھرہ سے چلے جانے کے بعد اور مرگ بزید کے بعد قیدخانوں کے دروازے توڑے اور اس طرح خود کو قید و بند سے آزاد کرایا اور امام حمین کے خون کا بدلد لینے کے عنوان سے قیام کیا اس وقت تک امام حمین کی شادت کو چار سال گزر کیے تھے اور ابھی قیام مختار شروع نہیں ہوا تھا ہے لوگ "سلیمان بن صود خواعی" جو خود ۹۳ سال سے تھے ان کی سربراہی بیں شامیوں سے جنگ کرنے خواعی" جو خود ۹۳ سال سے تھے ان کی سربراہی بیں شامیوں سے جنگ کرنے

والول كويندكر تا إ-

اب ذرا مناظرہ کو ملاحظہ کریں جو ایک استاد اور شاگرد کے در میان ہوا ،
شاگرد : جیسا کہ اس آیت میں آیا ہے کہ اپنے ہاتھوں سے اپنے آپ کو
ہلاکت میں نہ ڈالو۔ لہذا اس آیت کے مطابق ایسے قیام اور ایسے نمی عن المعر جن
میں جان کا نقصان ہو ان کے لئے اقدام نہ کیا جائے کیونکہ جائی نقصان خود ایک
قتم کی ہلاکت ہے۔ لہذا نبان کو چاہئے کہ خود سے خود کو ہلاکت میں نہ ڈالے اور
اس جگہ قیام امام حسین ، ان کا جنگ کرنا اور شہید ہو جانا اور ان کے اصحاب و انسار
کا قیام کس طرح اس آیت سے سازگار ہے؟

استاد: یہ آیت جیسا کہ اس کے آغاذ ہے معلوم ہوتا ہے کہ راہ ضدا میں انفاق گویا مالی جماد ہے اور انفاق نہ کرتا یا تفریط کرنا گویا خود کو ہلاکت میں ڈالنے کے برابر ہے۔ لہذا تھم ہے کہ انفاق میں افراط و تفریط نہ کرو۔ لہذا اسی بنا پر تفییر درعور میں اس آیت ہلاکت کے ذیل میں اسلم این الی غران سے نقل ہے کہ وہ کتے ہیں کہ ہم قسطنے (جو استبول کے نام سے ترکی میں واقع ہے) میں تھے "عقبہ من عامر" جو کہ مصر کا تھا اور "فضالة من عبید" جو شام کا رہنے والا تھا ان کی مربراہی میں ایک بوالکر مسلمانوں سے جگ کرنے آیا ہم نے بھی فورا اپنی صفوں کو منظم کیا اس اناء میں مسلمانوں میں سے ایک مختص نے لگر روم پر حملہ کردیا تو دوسرے مسلمان چلا اٹھے کہ یہ مختص خود کو ہلاکت میں ڈال رہا ہے۔ ابوابوب وصوری رسول خدا کے معروف سحائی الحے اور کہنے گئے: اے لوگوں! تم نے اس انساری رسول خدا کے معروف سحائی الحے اور کہنے گئے: اے لوگوں! تم نے اس آیت ہم

گروہ انصار کے لئے نازل ہوئی ہے جب دین خدا کامیاب ہوا اور دین کے حالی لوگ بہت ہوگئے تو ہم میں سے بعض پنجبر اکرم کے سامنے بعض دیگر سے کتے تنے کہ خدا نے اسلام کو کامیائی عطاکی گر جارا مال و اسیاب ضائع ہوگیا اگر اپنے مال کی حفاظت کرتے تو ہر گز ضائع نہ ہو تا۔ این وقت خداوند عالم نے جاری ان گفتار کی رو میں اس آیت کو نازل کیا۔ لہذا بلاکت سے مراد مال کی حفاظت کرنا اور راو جماد میں مال کا انفاق نہ کرنا مراد ہے۔ (تغییر المیزان جلد اس مے )

شاگرد: کیا حرج ہے کہ اگر اصل آیت کو انفاق کے مورد میں فرض کریں اور جملہ "ولا تلقو بایدیکم الی التھلکة" کو اسلام میں ایک قاعدہ کلی کے عنوان سے لیں کہ تمام موارد میں اس قائدے کی رعایت کی جائے؟

شاگرد: اگرچہ کوئی حرج جمیں ہے گراس قاعدے کو ضروری ہے کہ اس طرح سے تحریر کیا جائے کہ: "جن موارد میں ہلاکت شار ہو خود کو اپنے ہاتھوں سے ہلاکت میں نہ ڈالو۔" یعنی ہے جا موارد میں جن میں خود کو ڈالنے سے کوئی اہم فاکدہ حاصل نہ ہو رہا ہو، لیکن جب بھی قانون "اھم و مھم" کا ان موارد میں لخاظ کیا جائے جمال فواکد کو حاصل کرنے کے لئے خطرناک کام کے جاتے ہیں۔ لہذا فواکد مهم کو حاصل کرنے کے لئے اپنے آپ کو خطرے میں ڈالنا نہ صرف اشکال جمیں رکھتا بلعہ بھن موارد میں تو ضروری و واجب ہو جاتا ہے اور اصولاً اسلام کے بہت سے احکام میں مشلاً جماد و نمی عن المعر اور دفائی موارد میں خطرناک کام بہت خطرناک کام بہت کا دور کے لئے وسیلہ بیتے ہیں اقدام کرنا مناسب ہے۔

#### (99)

## اران میں شیعیت کا فروغ

اشارہ: اگرچہ کہ خلافت دوم ہی کے زمانے میں ایران مین اسلام آچکا تھا لیکن پھر بھی کیوں ایران میں شیعوں ہی کی اکثریت ہے؟ ایران میں تشیع کی تاریخ اس بات کی نشاندہی کرتی ہے کہ ایرانی قرن اول سے قرن ہفتم تک تدریجا شیعہ ہو رہے تنے اور ہر دفعہ یہ منظر لوگوں کے لئے چٹم گیر ہوتا جاتا تھا۔ اب ذرا ان دودانشمندوں کے مناظرے کو ملاحظہ فرمائیں جو تشیع ایران کے رازیر ہوا:

والشمند آتش پرست: میری نظر میں ایرانیوں کے کترت ہے۔
شیعت کی طرف جانے کے مہم ترین عوامل چار چیزیں تھیں: (۱)ایرانی سابقہ
عادت کے تحت سلطنت و ارثی حکومت اور ارفا امامت کو قبول کرتے تھے۔
عادت کے تحت سلطنت کو حق آسانی اور عطائے اللی جانے تھے جیسا کہ
ایرانی زمانہ قدیم ہے سلطنت کو حق آسانی اور عطائے اللی جانے تھے جیسا کہ
اس فتم کا عقیدہ شیعت ہے ہم آہنگ ہے۔ (۳)امام حسینا کا فی فی شہربانو ہے
ازدوان کرنا جو اس وقت کے شاہ ایران کی بیشی تھیں ایرانیوں کے شیعہ بنے کا
سب ہوئی۔ (۴)ایرانیوں کی اعراب کے مدمقابل تناایک فد بب تشیع تھا تاکہ اس
کے سائے میں آتش پرستی کو باقی رکھا جاسکے۔ لہذا فد بب تشیع ایرانیوں کی ایجاد
کردہ فکرے۔

دانشمند مسلمان: ان چاروں چیزوں میں سے کوئی ایک چیز بھی ایرانیوں کے شیعہ ہونے کی علت و راز نمیں ہے کیونکہ شیعت زمانہ پیغیر اسلام کی رحلت کے بعد بنبی ہاشم اور ویگر افراد مثلاً سے وجود میں آئی اور پیغیر اسلام کی رحلت کے بعد بنبی ہاشم اور ویگر افراد مثلاً

اس سے روش تر عبارت ہے کہ بلاکت وہاں خطرہ ہے جمال ہے بلاکت دہاں خطرہ ہے جمال ہے بلاکت بدبختی کا موجب ہو لیکن جماد ہیے کام کے لئے اقدام کرنا جو ایک معاشرے کے لئے معاوت کا موجب ہے خود ایک معاوت ہے نہ کہ بدبختی۔ یکی مقدس مقصد قیام امام حمین اور الن کے اصحاب میں ہے ای لئے انہوں نے ایک مقدس مقصد قیام امام حمین اور الن کے اصحاب میں ہے ای لئے انہوں نے ایٹ آپ کو خطرے میں ڈالا کیونکہ وہ لوگ اس کے بہت سے درخشاں نتانگی دکھے رہے تھے جو قیامت تک باقی رہنے والے تھے۔ لہذا اس فتم کا اقدام کرنا معادت ہے نہ کہ بدبختی۔ لبذا ہے آپ کو بلاکت میں ڈالنا نہیں کملائے گا۔

مثلاً اگر كوئى اليے خطرناك كام ميں ہاتھ ؤالے جمل كے خاطر كھے لوگ بھى قتل كے جائيں برارول ويناركا مالى خمارہ بھى بو گر اس كام سے برارول لوگ انحراق ديناركا ويناركا الله خمارہ بھى بو گر اس كام سے براروں لوگ انحراق ديرى اور وسيون برار ويناركا دورى فرف فاكدہ بھى بورہا بو تو آيا اس طرح كا اقتدام كرنا خود كو ہلاكت ميں والنا ہے؟ اگر ايك كشاور جو فيمتى چاول خريد كر جو زمين ميں ڈالنا ہے اور بل وغيره چلاتا ہے تاكہ اس كے كئى گناہ زيادہ كمائے تو كيا اس پر اعتراض كر كے بيل كہ چلاتا ہے تاكہ اس كے كئى گناہ زيادہ كمائے تو كيا اس پر اعتراض كر كے بيل كہ يوں تم اسے فيمتى چاول اس بيابان ميں ڈال رہے ہو؟ اس لے قرآن فرماتا ہے: كول تم اسے فيمتى چاول اس بيابان ميں ڈال رہے ہو؟ اس لے قرآن فرماتا ہے: اولولا دفع الله الاس بعضهم بيعض لفسدت الارض. "(سورة بقرہ آیت اسم) يعنی آگر خدا لوگوں ميں سے بعض كو بعض ديگر سے ہدايت نہ كرتا تو زمين ميں فساد

شاكرد: آپ كى ان تىلى خش توضيحات كابيت بيت شكريد

مرحله دوم:

المت المام علی جب کونے میں تھی تو ایرانیوں کی وہاں آمذ و رفت زیادہ تھی۔ لہذا المام علی کی عدالت و مجت اور فنبیلہ برستی کا مقابلہ دوسرا مهم عامل تھا جو ایرانیوں کے شیعہ علوی جو کہ خالص اسلام محمدی تھا، سب بنا۔

م حله سوم:

جھت الم حيين اور آپ كے خطابات اور ايرانيوں كے بنى اميد كى فاسد حكومت كو بجانا اور اس سے فاسد حكومت كو بجانا اور اس سے فاسد حكومت كو بجانا اور اس سے تخطر ہوئے اور البيت پنجبر كى طرف متوجہ ہوئے اور خود حادث كربلا ايك فورى جھك تحى جو آمادہ دلول كو حق كى طرف اور خاندان رسالت كے آئين (تشج) كى طرف لے حائے۔

مرحله چهارم:

الم صادق كا عظيم كام يعنى جار برار طلب كے لئے حوزة علميه كى تفكيل جن ميں ہے ہر ايك چنا ہوا مبلغ تھا اور تشيع كى تروئ كے لئے اور ابرانيوں كے ولوں ميں تشيع كى مروئ كے لئے اور ابرانيوں كے ولوں ميں تشيع كى محبت ايجاد كرنے ميں اصل عائل تھا۔ اس بات كو مد نظر دكھتے ہوئى كہ كوف مدائن كے نزديك تھا اور بھر ہ ابران كى حدود ہے ملا ہوا تھا۔ الم صادق كے بہت ہے شاگرد جو كوفے اور اس كے اطراف كے رہنے والے تھے كوف كى يوى مجد ميں فقد تشيع كى تبليغ ميں مشغول رہا كرتے تھے۔

مر عله ميم :

سرزمین قم عراق سے جرت کرنے والے شیعوں کیلئے بہترین پناہ گاہ

سلمان الدور الدور المان الدور المان كالور كالك المان الدور المان كالم المان كالم المان كالم المان كالم المان كالور على المور الله مامان كالوكول كالمات المراك المور الله عادل حكومت المان كالمور الله المول كالمور الله المول كالمور كالمان المور الله المور كالم المور كالم المور كالم المور كالم المور كالم المور كالم المور كالمور كالمور كالمور كالمور كالمور كالمور كالمور كالمور كالمور المورد المو

وانشمند آتش پرست: اگر ندکورہ چار عوال ایرانیوں کے شیعہ ہونے میں اثر موج کے شیعہ ہونے میں اثر میں میں میں میں جو ایرانیوں کے شیعہ ہونے میں اثر عمیق رکھتے ہیں؟

دانشمند مسلمان: یه کافی لمبی داستان ہے گر ان کو گیارہ مراحل میں خلاصہ کرکے ذکر کیا جاسکتا ہے جو ایرانیوں کے شیعہ ہونے میں ریشہ اصلی ہیں: مرحلہ اول:

قرن اول ہے ایرانیوں کا اسلام قبول کرنا کیونکہ یہ لوگ شاہ ساسانی کے ظلم و ستم ہے تھ آ چکے تھے اور ایک آزادی عش اور عادلانہ حکومت چاہتے تھے جس میں حضرت سلمان کا بیادی کردار تھا جنہوں نے مدائن کو جو شاہ ساسانی ایران کا پایہ تخت تھا اسلام کی نشر واشاعت اور شیعوں کا مرکز قرار دیا تھا۔ حضرت سلمان نے اسلام کا تعارف کرانے کے لئے امام علی کی شخصیت کو چنا تاکہ محمد صلی اللہ وآلہ وسلم کو قراموش نہ کیا جاسمے ایرانیوں نے اسلام کو پہچانے کے لئے حضرت سلمان کو چنا تاکہ حمد صلی اللہ مان کو چنا تاکہ حمد صلی اللہ مان کو چنا تاکہ حضرت علی و تینجبر اکرم کو فراموش نہ کر عیس۔

اور قدیم آثار نے اور دوسرے ملکوں میں ان علاء کی طرف سے مدرسے اور اسلامی مراکز کے قیام نے اس مدہب کے چھیلئے میں اہم کردار اداکیا ہے۔ مراکز کے قیام نے اس مذہب کے چھیلئے میں اہم کردار اداکیا ہے۔ مراحل منم :

من مو ۵ ججری میں آل ہویہ (دیالہ) جو شیعہ تھے کی حکومت بھی سیای واعتقادی لحاظ سے تشخیج کے لئے کافی اہم تھی اور اس کے اس سلسلے میں ان کی کوششیں کافی مؤثر و مفید رہیں۔

مرحله وجم:

آٹھویں بجری میں علامہ حلیؒ کے ہاتھوں شاہ خدا بندہ کا شیعہ جونا اور سارے ایران میں ند ہب جعفری کو سرکاری قرار دینا برگر فراموش نمیں کیاجا سکتا۔ مرحلہ بازد ہم:

سن دس و گیارہ ہجری میں صفوی حکومت کا آنا اور بادشاہ کا برے برے علاء مثلاً علامہ مجلسی ، شخ بہائی اور میر داباد جیے بررگ علاء کی رہنمائی میں ایران میں نہب تشیع کو فروغ دینا۔

ان قوی عوال کے سبب تمام ایران میں مذہب تشیع کی ترویج ممکن ہوئی۔ وانشمند آتش پر ست: ایرانیوں کے شیعہ ہونے میں بیرونی عوامل متصیادا علی یا دونوں؟

وانشمند مسلمان: ضروری ہے کہ کما جائے کہ دونوں عوامل مؤر تھے کے کہ ایک طرف ایرانیوں کی عدالت و صداقت وایٹار و دوسری فضائل اخلاقی اور ظالم حکومتوں سے نفرت میہ سب داخلی عوامل تھے دوسری طرف ایک عادل و

تھی سرزمین ایران میں یہ خود کافی مؤثر نقش تھا ایرانیوں کے شیعہ ہونے میں۔ مرحلہ ششم :

اہام رضا کا مدید سے خراسان جمرت کرنا اور بنتی عباس حکومت کے ساتویں خلیفہ مامون کا آزاد رکھنا تاکہ الجمعت کے بوے علماء سے مناظرہ کرایا جائے یہ خود ایرانیوں کے شیعہ ہونے میں کافی اثرانداز تھا اور اس بات کی طرف متوجہ رہتے ہوئے کہ امام رضائے نیٹاپور میں جب حدیث سلسلہ الذہب جو توجید و امامت الجیستا پر شامل تھی بیان کیا تو بیس بزار بلحہ ایک دومری روایت کے مطابق چوہیں بزار افراد امام رضا کے کلام کو لکھنے والے تھے۔(اعیان الشیعہ جلد ۲ میں ۱۸ جدید) جبکہ اس وقت پڑھے لکھے لوگوں کی تعداد ان پڑھ لوگوں کی نبعت کم صما جدید) جبکہ اس وقت پڑھ لوگوں کی تعداد ان پڑھ لوگوں کی نبعت کم این این اور اور کی گئا ہوں گئا ہوں گئا ہوں گئا ہوں گئا ہوں گ

مرحله بفتم:

امام زادگان كا امام رطاع ملاقات كے لئے تجازے ايران كى طرف آنا اور ايران كے مختلف شرول ش مچيل جانا اور لوگول كا ان سے استفادہ كرنا يہ بھى ايران ميں تشيع كى وسعت كا سبب ب-

مرحله مشتم:

اکار ایرانی علاء مثلاً شیخ کلیتی، شیخ طوی، شیخ صدوق اور شیخ مفید و غیره جو اسلام و تشیع کو نافذ کرنے والے تنے ایران میں مذہب جعفری کی ویشرفت کا سب سے بودا سب سے ای طرح حوزہ علیہ نجف میں بزارے زیادہ رسالہ عملیہ

معصوم رہیری جو صرف شیعت میں مل مکتا ہے ایرانیوں کے ندیب جعفری کی طرف جذب ہونے کے عوال تھ اور کیونک ایرانیوں نے امام علی کے وجود میں عدالت و صداقت وایثار جیسی چزیں پائیں جبکہ دوسرے مخالفین میں اس کے ضد چریں پاکس تو ایرانیوں کے لئے صرف دو رامیں تھیں: خاندان رسالت سے پوستہ ہو جانا جو اسلام حقیقی تھالمذا کیونک ایرانیوں کے قلوب پہلے سے آبادہ تھے اس لئے وہ اسلام و تشی سے ایک دوسرے کے ہاتھ میں ہاتھ دے کر واعل ہونے گئے جس کی وجہ سے ارانیوں میں ایک تی فکر آئی جو بہترین راہ اسلام تھی کہ غدب جعفری کو اختیار کیا جائے جس کے بارے میں پیغیر اکرم نے علم غیب ے اس بارے میں خبر وی ہے کہ : "اسعد العجم بالاسلام اهل فارس " یعنی غیر عرب میں اسلام سے جمکنار ہونے کی وجد سے سعادت مند ترین لوگ ایرانی ين - (كنزالصمال مديث ٣٨١٢٥) اور مزيد آپ نے قرمايا: "اعظم الناس تصيبا فی الاسلام اهل فارس " لینی سلمانول کے ورمیان اسلام سے بہترین فائدہ حاصل كرنے والے ايراني جي-(وي مدرك كرشته)

(۱۰۰)

بعض آیات قرآنی میں ظاہری اختلاف
شاگرد: جب قرآن کی آیات کو پڑھتا ہوں تو محسوس ہوتا ہے کہ
قرآن کی بعض آیتیں بعض دیگر آیتوں کے بالکل مقابل میں میں اور دونوں میں ایک
قرآن کی بعض آیتیں بعض دیگر آیتوں کے بالکل مقابل میں میں اور دونوں میں ایک
قتم کا اختلاف ہے اس کی علت کیا ہے؟ کیا کلام خدا میں اختلاف پایا جاتا ہے؟

استاد: کلام خدا میں ہر گز اختلاف نمیں ہے اور آیات قرآئی میں بھی کئی فتم کا کوئی تضاد نمیں ہے کیونکہ خود قرآن کے سورہ نماء کی آیت ۸۲ میں ارشاد ہوتا ہے: "ولو کان من عند غیر الله لوجدو فیه اختلافاً کئیرا." لیمنی اگر قرآن غیر خدا کی طرف ہے آیا ہوتا تو تم لوگ اس میں بہت اختلاف پاتے یہ آیت خود قرآن کی حقانیت پر ایک دلیل ہے کہ قرآن میں کمیں بھی کوئی اختلاف نمیں ہو اور یہ خود اختلاف نہ ہوتا قرآن کے مجر نما ہونے کی زندہ دلیل ہے اور اس بات پر گوائی ہے کہ قرآن فکر ہشر کی پیداوار شمیں ہے بلتہ خدا کی طرف ہے اس بات پر گوائی ہے کہ قرآن فکر ہشر کی پیداوار شمیں ہے بلتہ خدا کی طرف ہے باذل ہوا ہے۔

شاگرو: تویس کس طرح جب آیات کو ایک دوسرے سے موازند کرتا جول تو انسیں مخلف پاتا جول؟

استاد: اپنی موازنہ کی ہوئی آیات کے ایک دو مورد بتاؤ تاکہ اس میں دیکھا جائے کہ اختلاف ہے بھی یا نمیں ؟

شاگرو: بعوان مثال دو مورد کو ذکر کرتا ہوں: قرآن نے بعض آیات شن انسان کے مقام کو اس قدر بلند بیان کیا ہے کہ فرماتا ہے. "فاذا سویته ونفخت فیه من روحی فقعوله ساجدین." (سورة س آیت ۲۲ اور سورة حجر آیت ۲۹) لیمن جب آدم کو سکیل کرچکا اور اپنی روح اس میں پھونک دول تو تم لوگ اس کے آگے مجدہ کرنا۔

اور بعض دیگر مقامات پرانسان کے مقام کواس قدر گرایاکہ اس کوچار پایوں مے بھی بہت تر تعبیر کیا ہے جیساکہ سورۃ اعراف کی آیت ۱ کا میں ارشاد ہوتا ہے:

ما طاب لکم من النساء مشی و ثلاث وربع فان خفتم الا تعدلوا فواحدة. "
یعتی پاکیزه عور تول سے نکاح کرو دو سے یا تین سے یا چار سے لیکن اگر ڈرتے ہو کہ
ان کے در میان عدل نہیں کر کے تو ایک بی بوی پر اکتفا کرو۔ لہذا اس آیت کے
مطابق اسلام میں چار تک شادیال کرنا جائز بین عدالت رکھنے کی صورت میں جبکہ
ای سورة کی آیت ۱۲۹ میں پڑھتے ہیں کہ: "ولمن تستطیعوا ان تعدلوا بین النساء
ولو حرصته. " یعنی تم جتنی بھی کو شش کرلو ہر گز اپنی ازوان کے در میان عدالت کی
دعالت میں کر کئے۔ نینجا پہلی آیت کے مطابق متعدد شادیال کرنا جائز نہیں ہے در میان
معدالت میکن نہیں ہے۔ لہذا ایک سے زیادہ شادیال کرنا جائز نہیں ہے۔ لہذا ای
عدالت میکن نہیں ہے۔ لہذا ایک سے زیادہ شادیال کرنا جائز نہیں ہے۔ لہذا ای
طرح سے ان دونوں آیات کے در میان ایک طرح کا اختلاف پایا جاتا ہے۔

استاد: انفاقا ای طرح کا سوال امام صادق علیہ اسلام ہے مکر خدا انن الی العوجائے کیا تفااور اس کا جواب امام کے صحافی بشام بن حکم نے امام کی طرف ہے اس کا جواب دیا تھا اور وہ مطمئن ہو گیا تھا۔ وہ جواب یہ تھا کہ پہلی آیے بیں عدل کے معنی رفتار و کردار اور زوجہ کے حقوق بیں انصاف ہے کام لینے کے ہیں عدل کے معنی رفتار و کردار اور زوجہ کے حقوق بیں انصاف ہے کام لینے کے ہیں۔ لہذا لیکن دوسری آیت بیں عدل کے معنی تعلی میلان بیں عدل کرنے کے ہیں۔ لہذا اس طرح ان دونوں آیات بیں کوئی تشاد نہیں ہے آگر کوئی اپنی متعدد ازواج کے رفتار و کردار بین عدل کر کے آگرچہ وہ ان کے قبی میلان بیں عدل نہ کر کے تو وہ متعدد شادیاں کرسکتا ہے۔

شاگرو: عدل کی ان دو آیتوں میں دو طرح کے معنی کیوں کریں جبکہ

"ولقد ذرانا لجهنم كثيرا من الجن والانس لهم قلوب لا يفقهون بها ولهم اصل اعين لا يبصرون بها ولهم آذان لا يسمعون بها اولئك كالانعام بل هم اصل اولئك هم الغافلون." يعنى بم نے بہت ، بن وائس كو جنم كيلئے خلق كيا به كيونك ان كے قلوب سجھتے نميں بين آ تكھول ہے و كھتے نميں بين كانول سے سنتے نميں بي لوگ جار پايوں كى طرح بين بلحد ان سے بھى گراہ بين اور غافل بين۔

استاد: ان دو آیت نہ کور کے درمیان کوئی اختلاف نمیں ہے بلجہ ان آیتوں نے انسانوں کو دو وستوں میں تقییم کیا ہے ایجھے اور برے۔ ایجھے لوگوں کا خدا کی بارگاہ میں اتا بلند مقام ہے کہ فرشتہ ان کے لئے مجدہ کرتے میں اور خدا نے ان فرشتوں کو محم دیا ہے کہ ان کے وجود کی وجہ ہے ان کے لئے مجدہ شکر جالاؤ جبکہ برے لوگ اس حد تک پہت ہیں کہ حیوانات ہے بھی پہت تر ہیں کیونکہ ان کے پاس عقل جیسی نعت ہوتے ہوئے بھی انہوں نے حیوانات کی راہ کو اختیار کیا ہے۔ لہذا آیت اول انسان کی اعلی صلاحیتوں کو اہمیت دینے اور ان کو بروئے کار لانے کی وجہ سے بھارت و خوشخری دیتی ہے اور دوسری آیت انسان کے پاس اعلی استعداد و احتیار ہونے کے باوجود اس کو استعال نہ کرنے اور غرائض نفسانی کے بیروکار ہونے کی وجہ سے ان کو ڈرارئی ہے۔

شاگرد: آپ کے تعلی عش بیانات کا بہت بہت شکر مید البر اجازت ہو تو دوسر اسطلب ذکر کروں۔

استاد: كوجو كمنا جائية وو-

شاگرو: ایم سورة نباء کی دوسری آیت میں پڑھتے ہیں کد: "فانكحوا

پر بیعت کریں گے ای وقت ہے امام مدی کا قیام شروع ہوگا اور یہ ۳۱۳ افراد تمام کا نئات میں امام ممدی کی طرف ہے حاکم ہول گے۔ اب ذرا ایک اسلامی محقق اور تازہ جبچو کرنے والے کے در میان مناظرہ طلاحظہ کریں:

جبتو گر: برائے مربانی میرے لئے امام ممدی کے ۱۳ انصار نقل کریں۔
محقق: یہ حدیث مخلف تعبیرات کے ساتھ نقل ہوئی ہے ایک حدیث نمیں ہے بعد الی وسیوں حدیثیں ہیں جو کہ تمام ان ۱۳۱۳ انصار امام ممدی کے بارے میں ہیں یہ روایات اس قدر کثرت سے نقل ہوئی ہیں کہ ان کی صحت کا یقین ہو جاتا ہے اور اس نتیجہ پر پینچے ہیں کہ یہ برگز ممکن نہیں کہ پچھ جھوٹے اوگوں نے دھوکہ ویے کے لئے الین حدیثیں گھڑی ہوں۔
جبوٹے اوگوں نے دھوکہ ویے کے لئے الین حدیثیں گھڑی ہوں۔
جبتو گر: بھول شاعر مولانا کے:

آب دریارا اگر تنوان کشید پس به قدر تشنگی باید چشید یعنی آگر دریا کے پائی کو کھینچا شیں جاسکتا تو کم از کم پیاس بھانے کی صد تک تو پینا چاہئے۔ لہذا آپ بطور نموند ایک دو ان میں سے احادیث نقل کریں جو ان سات افراد کے بارے میں ذکر ہیں۔

محقق: سورہ ہود کی آیت ۸۰ کی تغیر میں آیا ہے کہ حضرت لوط نے اپنی سرکش اور باغی قوم سے فرمایا: "لو ان لمی بکم فوہ او آوی المی رکن شدید." یعنی کاش کے تم سے مقابلے کے لئے میرے پاس قدرت ہوتی یا میری بیشت محکم ہوتی تو تم دیکھتے کہ میں تمہاراکیا حشر کر تا۔ لہذا المام صادق فرماتے ہیں : "قوہ" سے آیت میں مراو المام زمان ہی ہیں اور "وکن شدید" سے مراد المام زمان میں سے مراد المام زمان میں اور "وکن شدید" سے مراد المام زمان میں سے مراد المام نمان میں سے مراد المام

عدل کے ایک بی معنی میں؟

استاد: عربی اوب کے لحاظ سے اگر کی لفظ میں کوئی قرید ہو تو اس ے وو معنی کا ارادہ کیا جاسکتا ہے ایک معنی ظاہری دوسرے معنی باطنی۔ جیسا کہ ان دو آینوں کے ورمیان قرینہ ہے کہ پہلی آیت میں عدالت سے مراد رقار و كرواركى عدالت ب جيساك ظاہر آيت اى مطلب كو سجھارى ب ليكن دوسرى آیت ویل میں آگے پڑھے ہیں کہ: "فلا تمیلو کل المیل فتذروها کا المعلقة " يعنى ايخ تمايلات كواك اى دوى كے لئے مخصوص ند كروك دوسرى گویا تنائی محسوس کرے۔ اس سے سمجھ میں آتا ہے کہ عدالت کی استظاعت نہ ہونے کا ذکر جو شروع آیت میں آیا ہے وہ تمایلات قلبی میں عدالت کرنا ہے نہ کہ رفار و كردار بين عدالت كرناجوكد ازواج كے حقوق بين رعايت كرنا بيلدا ان وونوں آبنوں میں کسی قتم کا کوئی تضاد و اختلاف نمیں ہے۔ شاگرو: آپ کے اس منطقی اور تسلی عش جواب کا شکر گزار ہوں۔

(۱۰۱) امام زمان (عج) کے ۱۳۳ سیای

جیسا کہ امام زمان کے بارے میں جو روایات آئی میں ان میں مختلف تعیرات سے باتا ہے کہ امام زمان کے ظہر کے وقت آپ کے ۱۳۱۳ سپائی ہول کے بوک جو کعبہ کے اطراف میں آپ کی خدمت میں حاضر ہول کے امام زمان جن کے اختیار میں جی اور بیم ۱۳۱۳ افراد دہ ہول گے جو سب سے پہلے امام زمان کے ہاتھ

یعنی وہ لوگ تیزو سر لیج اپنے تمام امکانات کے ساتھ مکہ ٹیل جمع ہو جائیں گ۔
امام صادئ فرماتے ہیں کہ: "وکانی انظر لی القشم علی منبو الکوفة وحوله
اصحابه ثلاثماة وثلاث عشر دجل عدة اهل البدر وهم اصحاب الالوية وهم
حکام الله فی الرضه علی خلقه. "(حار جلد۵۳ ص ۳۲۱) یعنی گویا ہیں امام قائم
کو کوفہ کے منبر پر دکھے رہا ہوں کہ ان کے ۱۳۳۳ انسار جنگ بدر کے جنگجو
مسلمانوں کی طرح آپ کے اطراف میں کھڑے ہیں یہ لوگ امام زمان کے پرچم
جوار ہیں اور زمین ضدا پر خداکی طرف سے حاکم ہیں۔

ابذا احدیث کے تحت وہ ۱۳۳۳ افراد علم و کمال و شجاعت اور اسلامی درجات سے جمکنار ہوں گے۔ مثلاً اگر تمام کا نئات کو ۱۳۳۳ ریاستوں میں تقییم کیا جائے تو ان میں سے ہر آیک میں اتنی صلاحیت ہو کہ وہ اس کی رہبری کر سکے بقول کسی بزرگ کے کہ مثلاً وہ ۱۳۳۳ افراد امام خمینی جیسے ہوں جنہوں نے ایران کی حکومت اپنے ہاتھ میں کی اور صحیح رہبری کی لہذا ان ۱۳۳۳ افراد میں سے بھی ہر ایک اتنی قدرت و صلاحیت کا مالک ہونا چاہئے تاکہ امام زمانہ کی حکومت جمانی کے کسی حصے پر اگر حاکم بنایا جائے تو دہ اس کی صحیح رہبری کر سکے۔

جبتجو گر: اب اس مئلہ کی حقیقت واضح ہوئی کہ ابھی تک وہ اس افراد اپنی تمام خصوصیات کے ساتھ ونیا میں نہیں ہیں۔ لہذا اس سلسلے میں زمینہ سازی عمیق ودقیق طریقے سے کرنی چاہئے تاکہ تمام جمان امام ممدی کے ظہور کے منظر بول اور خود کو آمادہ کریں جس طرح پینمبراسلام کو اپنے مقدس اہداف کو لوگوں تک پہنچانے کیلئے ہوشیار، سیاستدان، شجاع اور پرصلاحیت افراد کی ضرورت مقی اس کے ۱۳۱۳ انسار ہیں۔ (آفیر بربان جلد۲ ص ۲۳۸۔ اثبات البداۃ جلدک ص ۱۰۰)

ایک دوسری روایت امام باتر فرماتے ہیں: "لکانی انظر البہم مصحدین من نجف الکوفة ثلاث ماۃ و بضعة عشر رجلا کان قلوبهم ذبر الحدید." لیخی بین ان ۱۳۱۳ انسار حضرت مہدی کو دیکتا ہوں کہ جو کوفہ و نجف ہے بھی آگ بین ان ۱۳۱۳ انسار حضرت مہدی کو دیکتا ہوں کہ جو کوفہ و نجف ہے بھی آگ بردہ جا کینے ان کے قلوب لوہے کے مکروں کی مائند ہیں۔ (حار جلد۵۲ ص ۱۳۳۳) بردہ جا کینے ان کے قلوب لوہے کے مکروں کی مائند ہیں۔ (حار جلد۵۲ ص ۱۳۳۳) تمانہ کی خدمت میں جا کیں اور آپ کا ظہور ہواور دنیا اس ظلم وستم ہے نجات بائے؟

تمانہ کی خدمت میں جا کیں اور آپ کا ظہور ہواور دنیا اس ظلم وستم ہے نجات بائے؟

مطابق خاص خصوصیات کے حامل بین جو کہ ظہور اور ایا ہیں ایکی لیافت ر کھنے والے افراد ہیں ہیں جو کہ ظہور امام کا سب بنی۔

جبتجو گر: مثلا ان کی کیا خصوصیات ہوں گی؟

محقق: جیسا کہ امام ہجاد کی روایت ہے معلوم ہوتا ہے کہ امام ممدی مکہ میں لوگوں کے ورمیان اپنے آپ کا تعارف کرائیں گے اور لوگوں کو اپنی طرف وعوت ویں گے بعض لوگ امام زمان کے خلاف قیام کریں گے تاکہ امام کو قتل کردیں۔ "فیقوم ثلاثماہ و نیف فیمنعونہ منه." پھریہ ۱۳۱۳ افراد قیام کریں گ اور امام زمان کو مخالفین ہے محفوظ رکھیں گے۔ (حار جلد۵۲ ص ۲۰۹۱) دومری روایات میں ایسے افراد کی توصیف میں آیا ہے کہ: "یجمعهم الله بمکھ قنوعا لفزع المخمویف." خداوند عالم ان لوگوں کو مکہ کے گرد جمع کرے گا جس طرح فقوع الخدمویف." خداوند عالم ان لوگوں کو مکہ کے گرد جمع کرے گا جس طرح فران کے موسم میں بتوں کو جمع کیا جاتا ہے۔ (اعمیان الشیعہ۔ جدید جلد۲ ص ۸۳)

ہلاک کردے۔ (اثبات الهداة جلدے ص ۱۱۱۔ اعیان الشیعہ جلد ۲ ص ۸۴)
جبتجو گر: انصاران امام ممدئ کے سلسلے میں کیوں صرف مردول کی
بات ہوتی ہے خواتین کا ذکر کیول خیس ہوتا؟

محقق : یہ جو مردول کی زیادہ گفتگو ہوتی ہے وہ اس لئے کہ آغازے اب تک جماد کے سلط میں زیادہ تر مرد میدان میں جاتے تھے لیکن خواتین بھی مخلف محاذوں سے امام ممدئ کے اہداف کا دفاع کریں گی۔ بعض روایات میں امام مدی کے ۱۳۱۳ انسار میں خواتین کا بھی ذکر ہے مخملہ ان روایات میں سے امام باقر ع جوروايت ب كد: "ويجيئ والله ثلاث ماة وبضعة عشر رجل فيهم خمسون امرئة يجتمعون بمكة على غير ميعاد قزعا كعزع الخريف. " (حار جلد ۵۲ ص ۲۳۳\_ اعيان الشيعه جلد ۲ ص ۸۴) يعني خدا كي فتم ان ۱۳۱۳ انسار میں تین سوے کم مرد اور پیاس خواتین مول گی جو مکہ میں جمع مول گے۔ پہلے ے اعلان کے بغیر موسم ٹزال کے بھرے ہوئے پول کی طرح۔ مفضل المام صادق سے نقل کرتے ہیں کہ : "امام مهدئ کے ساتھ تیرہ خواتین ہول گ۔" مفضل کتے ہیں: میں نے عرض کیا کہ مولا! خواتین امام مدی کے ساتھ کس لئے ہوں گ ؟ آب نے قربایا: زخموں کا مداوا کرنے اور جنگی صاروں کی جارواری كے لئے۔ جيساك يغير اكرم كے زمانے ميں بھى خواتين كى كام انجام دياكرتى تحيير\_(اثبات البداة جلد عص ١٥٠ اور ص ١١١)

جہو گر: ایے مردول اور عور تول کی تعداد جو امام ممدی کے ہمراہ مول کے کم ہوگ؟

طرح امام زمان کو بھی ایسے انصار کی ضرورت ہے تاکہ امام کے ظہور میں تاخیر نہ جو۔ میرا دل جاہ رہا ہے کہ ان ۱۳۱۳ افراد کے بارے میں مزید گفتگو سنول۔ محقق: حورة بقره كي آيت ١٣٨ مين بهم يؤصة مين كد: "اين ماتكونو يات بكم الله جميعا." لين تم لوك جمال كمين بهي موك خدا تميس حاضر كريكا-الم صادق اس آیت کو ذکر کرنے کے بعد فرماتے ہیں کہ اس آیت میں مراد الم زمال کے ٣١٣ انسار بين خداكى فتم وي امت معدوده بين اور خداكى فتم يد لوگ ایک گھنے کے اندر جع ہو جا کھیے جس طرح فزال کے موسم میں جھرے ہوئے تيز جواؤل ے ايك جگه جمع ہو جاتے ہيں۔ (نور التقلين جلد اول ص ١٣٩) ان كى خصوصیات میں ہیں کہ وہ لوگ دور ترین ممالک و شرول سے مکہ میں جمع ہو جائیں ك\_(اثباة البداة جلد عص اله ا) اور المام مدديٌ مك ي ايك فرح ك فاصلح يران ١١٣ افراد كے انظار ميں توقف كر يك تاك وہ سب آجائيں اوسب مل كر كعب کے اطراف میں جمع ہوں۔(اثباۃ البداۃ جلدے ص ۹۲) کی وہ افراد ہول گے جو ب سے پہلے امام زمان کے ہاتھ پر بیعت کریں گے۔(عار جلد۵۲ ص۲۱۲) وہ لوگ امام مهدی کی طرف سے امداد نیبی سے جمکنار ہول کے امام مهدی اور ان ير خداکی طرف سے رحمت ہوگ۔ چنانچہ امام سجاد فرماتے ہیں کہ گویا میں وکھ رہا ہوں کہ امام مہدی اوران کے ۳۱۳ انصار پشت کوفدے نجف میں مشرف ہوئے ہیں جبر کیل ان کے وائیں طرف اور میکا کیل ان کی بائیں طرف اور اسر افیل ان ك آك آك يغيراكم كا يرجم لخ بوع چل رب بو على اور اس يرجم كوكى مھی اسلامی گروہ کے مخالفین کے سامنے متمامل نہیں کریٹے گرید کہ خد ان مخالفین کو

عاشورا تیام کریں گے۔

الم عاد الله عزوجل عن الم عاد الله عزوجل عن الله عزوجل عن شیعتنا العاهة وجعل قلوبهم كزبر الحدید و جعل قوة الرجل متهم قوة اربعین رجلا ویكونون حكام الارض وسنا مها." یعنی جب المارے قائم آیام كریں گے تو خداوند عالم بر قتم كی وحثت و آفت كو آپ كے شیعول ہے دور كریں گے تو خداوند عالم بر قتم كی وحثت و آفت كو آپ كے شیعول ہے دور كردے گا اور ان كے قلوب لوب كی مانند محكم ہو جائیں گے اور ان بی ہے بر ایک شخص چالیس افراد كی قوت رکھے گا اور وہ لوگ تمام زمین پر حاكم ہول ایک شخص چالیس افراد كی قوت رکھے گا اور وہ لوگ تمام زمین پر حاكم ہول گے۔(خار جلد ۵۲ مے ۳۱)

سر الم باقر كا ارشاد كراى ب: "فاذا وقع اهونا وخوج مهدينا كان احدهم اجرى من الليث امضى من السنان ويطا عدونا بقدميه ويقعله بكفيه."
يعنى جب بمارا امر آئ كا اور بمارا مهدئ خروج كرے كا تو بمارے شيعول ميں سے بر ایک شر سے زیادہ ویر اور نیزے سے زیادہ شیخ جو دشمن پامال كردے اور اپنے باتھوں سے اے قبل كردے در اثبات البداة جلدے ص ۱۱۳)

ام صادق کا ارشاد گرای ہے: "لتعدن احد کم لخووج القائم ولو سهما: "لینی تم بین سے ہر ایک کو قیام قائم کے لئے تیار رہنا چاہئے۔ ایک عدد تیر بی میاکر کے تیار رہنا چاہئے۔ ایک عدد تیر بی میاکر کے تیار رہے۔(غیبة الصماکی ص ۱۵۲)

۵۔ امام صادق بن کابی بھی ارشاد ہے: "بذل له کل صعب." يعنی امام مبدئ كا سام مبدئ كا سام مبدئ كا سام مبدئ كا سام د شواريال اور مشكلات آسان بو جا كيگى۔"(كارجلد ۵۲ ص ۲۸۳)

محقق : ایسے لوگ ابتداء ظہور سے امام مبدئ کے ہمراہ ہول گے ادر مجر روزیروز ان کی تعداد بوحتی جائے گا۔

مزید وضاحت: کہ یہ افراد خاص خصوصیات کے حال ہول گے جو عالمگیر حکومت تھکیل دیں گے جیسا کہ خود روایت میں آیا ہے: "۳۱۰ افراد حجر اسود اور مقام ابراجیم کے درمیان اہام مہدی کے ہاتھوں پر بیعت کریں گے اور بیہ افراد اہام مہدی کے وزراء ہوں گے جو عالمگیر حکومت کی سخت ترین ذمہ دار یول کو سنبھالیں کے اور اس کا انظام چلائیں گے۔"

ایک اور روایت ملتی ہے کہ: "فتح روم کے موقع پر امام مبدئ کے انصار شرکت کریں گے اوران کی پہلی صدائے تکبیرے ایک تمائی روم فتح ہوجائیگا اور دوسری تحبیرے ایک تمائی روم اور فتح ہوجائیگا اور پھر تیبری تحبیرے تمام روم آزاد ہو جائیگا۔" (الجالس السند"سیدمحن جل عالمی"جلدہ ص اا کے ۲۲۳ و۲۲۳)

ایک اور رویت میں امام باقر سے نقل ہے کہ سر بزار افراد امام ممدی کے سے فدائین الل کوفہ ہول گے۔ (حار جلد ۵۲ ص ۳۹۰)

اس مناظرے کے اختام پر بعض زینت عش مطالب کے سلسے میں چند حدیثیں ملاحظہ فرمائیں:

ا۔ امام صادق کا ارشاد گرای ہے: "ان القائم صلواۃ اللّٰه علیه ینادی باسمه لیلۃ ثلاث و عشوین ویقوم یوم عاشورا یوم قتل فیه الحسین "(ارشاد مفید ص ۱۳۳ حار جلد ۵۲ ص ۲۹۰) لیجن حضرت ممدئ جن پر خداکی طرف ہے درود و سلام جوں ۲۳ رمضان کی شب کو آپ کے نام کی آواز آئے گی اور آپ روز